
opusdei.org

Cesta k storočnici (6)
- Práca, prirodzený
stav ľudského bytia

Na základe historického vývoja
práce sa tento text zamýšľa nad
jej dôstojnosťou a významom v
ľudskom živote. Vo svetle
učenia svätého Josemaríu
predkladá prácu ako miesto
stretnutia s Bohom a
prostriedok posväcovania.

27.09.2025

Keď sa pozrieme na historickú cestu
ľudstva, prekvapuje nás, ako sa práca



v priebehu storočí vyvíjala. Ešte pred
12 000 rokmi sa naši predkovia –
ktorí sa až dovtedy venovali lovu a
zberu – začali zaoberať obrábaním
pôdy. Chov zvierat sa postupne
zdokonaľoval a stával sa čoraz
produktívnejším. Rozvoj
mechanických nástrojov, najprv
jednoduchých a potom stále
zložitejších, zmenil remeselníctvo,
poľnohospodárstvo, stavebníctvo a
textilnú výrobu. Energia, ktorá na
začiatku závisela od prírodných
živlov a od sily zvierat alebo
samotných ľudí, bola od druhej
polovice 18. storočia nahradená
parnými strojmi a neskôr
spaľovacími motormi a prúdovými
pohonmi. Pokrok vedy umožnil
objavenie a využívanie elektriny,
prenos elektromagnetických vĺn a
ovládanie jadrovej energie. V
priebehu 20. storočia sa technológia
všeobecne začlenila do sveta práce. V
posledných desaťročiach
mikroprocesory uľahčili spracovanie



informácií a riadenie strojov. Zmenil
sa spôsob, ako staviame, cestujeme,
komunikujeme, učíme a sa učíme.
Zmenil sa – a bude sa meniť – náš
spôsob práce.

Existuje niečo stabilné uprostred
tohto neustáleho vývoja? Čo
antropologicky definuje ľudskú
prácu nad všetkými týmito
zmenami? Na rozdiel od iných živých
bytostí človek nepracuje iba preto,
aby uspokojil svoje základné potreby
– ako sú prežitie, výživa či
rozmnožovanie –, ale je tiež schopný
plánovať budúcnosť, premieňať
prostredie podľa svojich životných
potrieb, vytvárať umelecké diela a
odovzdávať vedomosti ďalším
generáciám, čím umožňuje pokrok.
Práca nás v konečnom dôsledku
udržuje pri živote.

Napriek tomu v starovekom svete –
tak v grécko-rímskej kultúre, ako aj v
iných nebiblických tradíciách – práca



nemala osobitnú dôstojnosť. Spájala
sa skôr s otrockou dimenziou,
vlastnou úmornému a
podriadenému ľudskému stavu.
Pravá plnosť života sa spájala s
voľným časom, chápaným ako
možnosť venovať sa intelektuálnym
potešeniam, ako je filozofia, alebo
rôznym formám zábavy a
hedonizmu. Možno práve kvôli tejto
základnej predstave niektoré prúdy
kresťanského asketizmu v
nasledujúcich storočiach začali
považovať prácu iba za prostriedok,
ako zostať zaneprázdnený – takmer
ako liek proti nebezpečenstvám
záhaliek a fantazírovania.

Moderná a súčasná filozofia často
skúmala vzťah medzi človekom a
technikou, pričom sa neraz
pohybovala medzi dvoma
extrémami: na jednej strane
optimizmom, ktorý dôveruje, že
dejiny nás privedú k čoraz väčším
úspechom – dokonca až k



prekonaniu samotnej práce
prostredníctvom úplnej náhrady
človeka strojom –, a na druhej strane
katastrofickým pesimizmom, ktorý
sa obáva, že nekontrolovaný
technicko-vedecký pokrok privedie
ľudstvo i planétu, ktorá ho nesie, k
zániku.

Ako je známe, teológia a Magistérium
Cirkvi sa rozsiahlo zaoberali prácou,
sústrediac sa najmä na jej etické a
morálne dimenzie, čo dalo vznik
Sociálnemu učeniu Cirkvi. Omnoho
menej sa však rozvíjala úvaha o
duchovnej hodnote práce. Nie je
časté nájsť autorov či dokumenty,
ktoré by hovorili o dynamizme, ktorý
práca ukrýva v kresťanskom
duchovnom živote: o práci ako o
mieste dialógu medzi Bohom a
človekom, o priestore na ohlasovanie
evanjelia a budovanie Božieho
kráľovstva. Preto dnes kázanie
svätého Josemaríu Escrivá vyvoláva
osobitný záujem. Zakladateľ Opus



Dei totiž učil, že práca – a v širšom
zmysle aj obyčajný život – je miestom
stretnutia s Bohom a prostredím, kde
väčšina ľudí môže hľadať svätosť.
Práca vytvára sieť ľudských vzťahov,
ktoré podporujú kresťanský
apoštolát, a predstavuje matériu,
ktorú treba posvätiť, aby sa
spoločnosť, v ktorej žijeme, stala viac
kresťanskou – a teda viac ľudskou. V
skutočnosti možno hovoriť o
osobitnom povolaní k svätosti v práci
a prostredníctvom nej. Blížiace sa sté
výročie založenia Opus Dei (1928 –
2028) ponúka vhodnú príležitosť
znovuobjaviť aktuálnosť tohto
posolstva a oceniť jeho prínos pre
poslanie Cirkvi a spoločenský život v
dnešnom svete, kde stále nové formy
práce formujú prítomnosť a
usmerňujú budúcnosť.

Požehnanie, nie trest

Tí, ktorí sa zoznamujú s učením
zakladateľa Opus Dei, bývajú často



prekvapení jeho dôrazom na
dôstojnosť práce – dôstojnosť, ktorú
on umiestňuje už do kontextu
stvorenia, pred hriechom Adama:

„Práca — a o tom kážem už od roku
1928 — nie je nejakým prekliatím,
ani trestom za hriech. Kniha Genezis
o tejto skutočnosti rozpráva ešte pred
Adamovou vzburou proti Bohu
(Porov. Gen 2,15). Podľa Pánových
plánov mal človek pracovať odvždy a
spolupracovať tým na nekonečnej
úlohe stvorenia.“ (Boží Priatelia, č.
81).

„Avšak zapamätajte si dobre, že táto
povinnosť nevyvstala ako následok
prvotného hriechu, ani nie je
vynálezom modernej doby. Je
potrebným prostriedkom, ktorý nám
Boh na zemi zveruje, ktorý vypĺňa
naše dni a robí nás účastnými na
jeho stvoriteľskej moci, prostriedkom
na to, aby sme si zarábali na
živobytie a súčasne zbierali úrodu



pre večný život (Jn 4,36): lebo človek
je … zrodený k práci ako vtáci k letu
(Jób 5,7)“ (Boží Priatelia, č. 57).

Práca je teda počiatočnou
podmienkou a prirodzeným
povolaním každého človeka:

„Práca je prvotné povolanie človeka,
je Božím požehnaním, a
poľutovaniahodne sa mýlia tí, čo ju
považujú za trest. Pán, najlepší zo
všetkých otcov, umiestnil prvého
človeka do Raja „ut operaretur“ —
aby pracoval.“ (Brázda, č. 482).

Aby sme pochopili zmysel a hodnotu
práce, netreba vychádzať z hriechu a
jeho následkov, ale z obrazu Boha,
umiestneného do každého človeka.
Nové dielo, ku ktorému sa svätý
Josemaría cítil v Cirkvi povolaný, má
práve za poslanie znovuobjaviť
pôvodnú dôstojnosť práce:

„Veru, moje dcéry a synovia, keď sme
prišli do Opus Dei a konali takto,



neurobili sme nič iné, než
pripomenuli, že Boh chcel, aby sme
milovali prácu. Keď Písmo rozpráva o
stvorení prvého človeka, hovorí nám,
že Pán vzal človeka a postavil ho do
záhrady Eden, ut operaretur – aby
pracoval (Gn 2,15). Po hriechu
zostáva tá istá realita práce, spojená
– v dôsledku tohto hriechu – s
bolesťou a námahou: V pote svojej
tváre budeš jesť svoj chlieb (Gn 3,19),
čítame v Genezis. Práca nie je niečím
náhodným, ale zákonom pre život
človeka“ (List 14, č. 3).

Ide teda o „pripomenutie“ niečoho,
čo si niektoré interpretácie Genezis
nemuseli všimnúť: práca nie je trest,
ale požehnanie. Naši prví rodičia
nedostali od Boha jednoduchý príkaz
ani otrockú úlohu, ale skutočné
požehnanie: „A Boh ich požehnal a
povedal im: ‚Ploďte a množte sa,
naplňte zem a podmaňte si ju;
panujte nad rybami mora, nad
nebeskými vtákmi a nad všetkými



živočíchmi, čo sa hýbu na zemi‘“ (Gn
1,28). Nič nemôže byť vzdialenejšie
biblickému duchu než chápať prácu
ako prekliatie. Po Adamovom
hriechu človek zostáva
„pestovateľom“ a „strážcom“ zeme,
tak ako to chcel Stvoriteľ, hoci je
teraz jeho úsilie poznačené
námahou, neistotou a nestálosťou.
Napriek riziku hriechu – ako ukazuje
epizóda Babylonskej veže (porov. Gn
11,1-9) – môže človek starostlivou a
dôkladnou prácou vzdávať Bohu
kult: stavia oltáre, vyrába archu
zmluvy, buduje Chrám v Jeruzaleme.

Kým budú na zemi ľudia

Originalita práce ako existenciálnej
dimenzie, ktorá sprevádza život
každého človeka, ako aj rozmanitosť
foriem, v ktorých sa prejavuje ľudská
činnosť, vedú svätého Josemaríu k
formulovaniu dvoch základných
úvah. Prvá je, že povolanie k svätosti
uprostred sveta, ktorým Boh



povoláva každú osobu v Opus Dei,
musí zahŕňať – určitým spôsobom –
aj profesionálne a ľudské povolanie,
ktoré každý už vykonáva alebo sa
naň pripravuje:

„Verte, že profesionálna práca je
základnou a neoddeliteľnou súčasťou
nášho kresťanského života. Pán vás
chce mať svätých tam, kde ste, v
povolaní, ktoré ste si už z
akýchkoľvek dôvodov zvolili —
všetky považujem za dobré a
ušľachtilé, pokiaľ len nie sú v rozpore
s Božím zákonom — a všetky
považujem za schopné byť
pozdvihnuté do nadprirodzenej
roviny, a teda pripojené do prúdu
lásky, ktorá charakterizuje život
každého Božieho syna“ (Boží
Priatelia, č. 60).

Po druhé, vzhľadom na bohatstvo a
rozmanitosť foriem, ktoré ľudská
práca nadobúda, a na konkrétne
okolnosti bežného života, povolanie



k svätosti v práci a prostredníctvom
nej znamená – takmer ako
prirodzený dôsledok – všeobecné
povolanie k svätosti.

Cesta, ktorú ponúklo toto nové dielo,
je určená na to, aby pretrvala až do
konca čias, pretože – ako píše svätý
Josemaría – vždy budú na zemi muži
a ženy, ktorí pracujú: „Kým budú na
zemi ľudia, bude existovať
Dielo“ (List 3, č. 92).

Univerzálnosť povolania k svätosti
má samozrejme teologický základ vo
sviatosti krstu, a nie v práci. Krst
totiž pripodobňuje veriaceho Ježišovi
Kristovi a pozýva ho počas celého
života naplno uskutočňovať toto
stotožnenie sa s ním. Všetci členovia
Božieho ľudu – vysvätení služobníci a
laici, rehoľníci a zasvätení, muži i
ženy, zdraví i chorí – sú povolaní
smerovať ku kresťanskej dokonalosti.

Skutočnosť, že svätosť sa dá hľadať
pri výkone práce a v bežnom živote



(porov. List 3, č. 2), umožnila
zakladateľovi Opus Dei ukázať, že
táto univerzálnosť je v praxi
prístupná všetkým. Takto sa – tvrdil –
otvárali Božie cesty na zemi (porov. 
Ísť s Kristom, č. 21; Boží Priatelia, č.
314), pretože každá práca a každá
každodenná činnosť sa môžu stať
miestom stretnutia s Bohom (porov. 
Boží Priatelia, č. 149, 208).

Tu sú dva osobitne významné texty:

„Moje deti, choďte do všetkých kútov.
Tam, kde môže žiť poctivý človek,
tam nájdeme vzduch na dýchanie.
Tam musíme byť s našou radosťou, s
naším vnútorným pokojom, s našou
túžbou privádzať duše ku Kristovi.
Kde? Kde sú intelektuáli? Tam, kde
sú intelektuáli. Kde sú tí, čo pracujú
manuálne? Tam, kde sa pracuje
manuálne. A ktorá z týchto prác je
najlepšia? Povedal som vám už
viackrát: väčšiu hodnotu má tá
práca, ktorá sa robí s väčšou láskou k



Bohu. Vy, keď pracujete a pomáhate
svojmu priateľovi, kolegovi, susedovi
tak, aby si to nevšimol, uzdravujete
ho; ste Kristus, ktorý lieči, ste Kristus,
ktorý žije medzi ľuďmi bez odporu, s
tými, ktorí potrebujú zdravie, tak ako
sa to môže stať aj nám v ktorýkoľvek
deň“ (Beseda v divadle Coliseo,
Buenos Aires, 23. 6. 1974).

„Zdá sa ti bláznovstvom tvrdiť, že
uprostred ulice sa dá – a musí – byť
svätým? Že svätým sa môže a má stať
predavač zmrzliny s vozíkom,
zamestnankyňa, ktorá trávi deň v
kuchyni, riaditeľ banky, univerzitný
profesor, poľnohospodár alebo ten,
kto prenáša na chrbte batožiny...?
Všetci povolaní k
svätosti!“ (Stretnutie v São Paule, 30.
5. 1974, cit. v: S. Bernal, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp [Preklad: Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.



Poznámky o živote zakladateľa Opus
Dei], Rialp, Madrid 1977, s. 103).

Oba texty – najmä ten druhý –
rozvíjajú univerzálnosť povolania k
svätosti, keď prechádzajú cez rôzne
činnosti, povolania a profesie. Ak sa
každá poctivá práca môže posvätiť a
stať sa miestom stretnutia s Bohom,
potom je povolanie k svätosti také
univerzálne, ako sú nespočetné
podoby pracovného sveta, ktoré
vykonávajú muži a ženy všetkých
čias.

Presvedčenie svätého Josemaríu, že
toto nové dielo, ktoré sa cítil
povolaný podporovať a ktoré pretrvá
v čase, sa zakladá na jednoduchej, no
hlbokej istote: keďže práca je
prirodzenou podmienkou človeka,
posväcovanie práce bude vždy
možné, pretože vždy bude možné
milovať a žiť v Božej prítomnosti v
kontexte bežného života.



Cesta, ktorú navrhuje, nie je
adaptáciou pre laikov iných foriem
kresťanského svedectva, ktoré – na
základe osobitného zasvätenia alebo
kanonických sľubov – vyžadujú
úplné odovzdanie sa
kontemplatívnej modlitbe a rôzne
formy odlúčenia od sveta. Svätý
Josemaría vie, že sa obracia na ľudí,
ktorí budú ponorení do svetských
činností. Aj oni – muži a ženy – môžu
dosiahnuť vrcholy intenzívneho
modlitebného života a spojenia s
Bohom. To naznačuje napríklad jeho
dôrazné používanie prívlastku 
kontemplatívny a výrazu 
kontemplatívny uprostred sveta
(porov. Brázda, č. 497; Vyhňa, č. 738,
740), ktorým označuje bežný život
tých, čo pracujú. Tú istú hĺbku
modlitby, o ktorú sa usiluje
kontemplatívny rehoľník, žijúci
štýlom života odlúčeným od sveta,
musí byť schopný dosiahnuť aj
robotník, matka rodiny, vedecká
pracovníčka či umelec:



„Tým, že Pán v týchto rokoch povolal
k životu svoje Dielo, chcel, aby sa už
nikdy neprehliadala alebo
nezabúdala pravda, že všetci sa majú
posväcovať a že väčšina kresťanov sa
má posväcovať vo svete, v bežnej
práci. Preto, kým budú na zemi ľudia,
bude existovať Dielo. Vždy sa bude
diať tento jav: že budú ľudia zo
všetkých povolaní a profesií, ktorí
budú hľadať svätosť vo svojom stave,
vo svojom povolaní či zamestnaní,
budú kontemplatívnymi dušami
uprostred ulice“ (List 3, č. 92).

Práca, miesto poslania

Odborníci na sociológiu práce tvrdia,
že približne tretina detí, ktoré sa
dnes rodia v rozvinutých krajinách,
bude mať v budúcnosti zamestnania,
ktoré zatiaľ neexistujú: pôjde o
povolania, ktoré bude dynamika
spoločenského života v nasledujúcich
rokoch postupne formovať ešte
predtým, než tieto deti vstúpia na



pracovný trh. Napriek týmto
zrýchleným premenám, ktoré
charakterizujú našu dobu, sme
presvedčení, že učenie svätého
Josemaríu o posväcovaní práce
zostáva plne aktuálne, pretože sa
vzťahuje na osobu, ktorá pracuje, a
nie na konkrétny druh práce, ktorú
vykonáva.

Duchovný profil, ktorý zakladateľ
Opus Dei načrtol vo svojom kázaní
pre kresťanov ponorených do
skutočností sveta, ponúka v
skutočnosti jasné odpovede na
nemálo neistôt, ktorým dnes čelíme.

V súčasnom svete sa práca často
vníma ako prekážka, ktorá bráni
venovať sa sebe samému, rodine
alebo vlastným záujmom. Život – ten
pravý život – sa zdá začínať až po
skončení pracovného dňa.
Symbolickým príkladom tejto vízie je
protiklad medzi weekdays a weekend:
pracovné dni sa „pretrpia“ v



očakávaní víkendu; dlhé mesiace
práce sa znášajú vďaka úľave, ktorú
prinášajú prázdniny. Dokonca aj tí,
ktorí vážne prežívajú svoju
kresťanskú vieru, majú sklon myslieť
si, že až po skončení práce sa budú
môcť venovať iným, zapojiť sa do
apoštolských iniciatív, stíšiť sa v
modlitbe alebo pestovať svoj
vnútorný život.

Hoci táto predstava má v sebe niečo
realistické – jednak preto, že práca si
skutočne vyžaduje čas a energiu,
ktoré nemožno venovať iným
aktivitám, a jednak preto, že
skúsenosť mnohých pracovníkov sa
odohráva v podmienkach
nedôstojných pre ľudskú bytosť –
predpokladaný záver je, že duchovný
život, vzťah s Bohom a starostlivosť o
blížneho rozkvitajú len mimo
pracovného prostredia, v odlišných
priestoroch od bežného života.
Samotné mestá akoby túto logiku
posilňovali, keď tlačia svojich



obyvateľov hľadať alternatívne
miesta oddychu, stíšenia a zmyslu.

Naproti tomu, v súlade s Evanjeliom
– Ježiš kázal v mestách aj na vidieku,
pracoval vlastnými rukami a dobre
poznal prostredie ľudskej práce –
svätý Josemaría túto víziu nezdieľal.
Naopak, rozhodne podporoval
jednotu života a posväcovanie
každodennosti: Boha možno nájsť vo
vykonávaní vlastnej dennej činnosti;
práca nielenže nebráni modlitbe, ale
môže sa modlitbou stať; má miesto
na oltári, vedľa Eucharistie.
Kresťanské poslanie, apoštolát a
ľudský aj duchovný rast spoločnosti
sa často uskutočňujú práve
prostredníctvom práce.

To neznamená, že tieto ciele
nemožno sledovať aj mimo
pracovného kontextu – to všetci
poznáme z vlastnej skúsenosti.
Znamená to však, že práca neprekáža
životu a poslaniu kresťanov; naopak,



pre mnohých je prirodzeným
miestom, kde sa tento život a toto
poslanie prejavujú a živia.

Mnohí naši súčasníci vnímajú prácu
ako zrkadlo, v ktorom premietajú
vlastný obraz, a premieňajú
profesionálne nasadenie na formu
sebapresadzovania. Pracovné
úspechy sa stávajú vizitkou pred
svetom, dôkazom hodnoty vlastného
ja. Neúspechy naopak nielen
zarmucujú, ale môžu človeka až
zničiť.

Keď sa práca chápe ako
privilegovaný priestor osobného
sebapresadzovania, ľahko sa stáva
niečím, čo sa „uctieva“, dokonca
niečím, pre čo je človek ochotný
„obetovať“ mnohé veci: čas, zdravie,
ľudské vzťahy. Vtedy sa práca –
vedome alebo nevedome – mení na
modlu. A tou modlou sme my sami.

Dokonca aj technologické nástroje sa
môžu stať modlami, ak nie sú



zamerané na službu druhým a na
spoločné dobro. Nie je náhoda, že
nedávny dokument Svätej stolice,
poznámka Antiqua et nova (2025),
venovaná umelej inteligencii,
upozorňuje práve na toto riziko.
Varuje nás pred pokušením vkladať
do týchto technológií naše najhlbšie
očakávania – túžbu po vzťahoch, po
istotách, po bezpečí – lebo to
znamená premieňať ich na
technologickú modlu (porov.Antiqua
et nova, č. 105).

Namiesto tejto modloslužobnej
predstavy nám konzistentná vízia
práce, akú ponúka Evanjelium a
ktorú svätý Josemaría dokázal
nanovo prečítať a sprostredkovať v
našej dobe, pomáha udržiavať jasný
poriadok cieľov ľudského úsilia:
vzdávať slávu jedine Bohu, slúžiť
blížnemu, podporovať dobro
spoločnosti. Znamená to však aj
prijať obetu kríža, dôverovať



predovšetkým Bohu a nie ľudským
istotám.

Dôraz, s akým zakladateľ Opus Dei
povzbudzoval pracovať dobre –
odborne, profesionálne, bez
povrchnosti či provizórnych riešení –
nebol iba podmienkou, aby bolo
možné prácu ponúknuť Bohu ako
príjemnú obetu, ale obsahoval aj
premennú silu schopnú uzdravovať
mnohé neduhy našej doby.

V ére, v ktorej sa náhlenie presadzuje
nad rozvahou, posadnutosť
dosahovať výsledky za každú cenu
ohrozuje profesionalitu a rešpekt k
postupom a zákonom a kde strach a
emócie často nahrádzajú pokojný a
rozumný rozbor faktov, sa výzva k
dobre vykonanej práci – hoci si
vyžaduje námahu a čas – javí ako
prozreteľná pozvánka. Pri tomto
pohľade sa úspech alebo neúspech
stávajú niečím iným.



Odbornosť, profesionalita a štúdium
chránia nielen pred chybami, ale aj
pred spôsobovaním škody druhým a
pred plytvaním zdrojmi. Vychovávať
ľudí k tomu, aby pracovali dobre, je
nepochybne jednou z najväčších
služieb, ktoré možno poskytnúť
nielen spoločnosti, ale aj Cirkvi, ktorá
nie je imúnna voči riziku
klerikalizmu, keď chýbajú
kompetencie alebo keď je poznanie
reality a dynamík sveta
nedostatočné.

Napokon, predstaviť ľudskú prácu
ako účasť na diele stvorenia a
vykúpenia – čo je myšlienka, ktorá sa
v spisoch svätého Josemaríu
opakovane objavuje – ponúka hlboko
vyvážený pohľad na pokrok. Ide o to,
rozpoznať v technike legitímny
prejav tvorivosti a duchovnej
dimenzie človeka, stvoreného na
Boží obraz a podobu.



Z tejto perspektívy sa technicko-
vedecký pokrok a rozvoj človeka
nemajú chápať ako protichodné sily.
Technológia a etika, veda a múdrosť
môžu – a musia – harmonicky
spolupracovať. Kresťanský život
nepodporuje myšlienku, že
potrebujeme „menej vedy a viac
ľudskosti“, pretože práve
prostredníctvom vedy a poznania
rastie aj ľudskosť.

Autonómia a sloboda, s ktorou ľudia
usmerňujú pokrok – povedal by nám
svätý Josemaría – nie sú absolútne,
ale synovské: vykonávané ako Božie
deti, vedomé si svojho povolania
slúžiť. V Kristovom kráľovstve
vládnuť znamená slúžiť. Preto, keď je
práca skutočne preniknutá láskou a
duchom služby, vedecký pokrok sa
stáva pravým ľudským pokrokom.



Táto séria je koordinovaná prof.
Giuseppem Tanzella-Nittim. Na
spolupráci sa podieľajú aj ďalší,
medzi nimi viacerí profesori a
profesorky Pápežskej univerzity
Svätého Kríža (Rím).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/cesta-k-storocnici-6-praca-

prirodzeny-stav-ludskeho-bytia/
(19.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-6-praca-prirodzeny-stav-ludskeho-bytia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-6-praca-prirodzeny-stav-ludskeho-bytia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-6-praca-prirodzeny-stav-ludskeho-bytia/

	Cesta k storočnici (6) - Práca, prirodzený stav ľudského bytia

