
opusdei.org

Cesta k storočnici
(5): Práca, medzi
stvorením a prácou

Ľudská práca, okrem toho, že
spolupracuje s Božím plánom
stvorenia, sa podieľa aj na
vykúpení: prijatá Kristom sa
môže stať prostriedkom
posväcovania a premeny sveta,
ak sa vykonáva s láskou a
kňazským duchom. Tak sa
každodenná práca premieňa na
eucharistickú obetu a cestu k
Bohu.

01.08.2025



Stvorený na Boží obraz a podobu,
muž a žena sú povolaní slobodne
spolupracovať na Stvoriteľovom
pláne. Táto sloboda však bola od
začiatku vystavená skúške a podľahla
pýche a sebectvu. Odvtedy sa počas
dejín znovu a znovu láme hriechom.
To, čo hriech rozdeľuje, zneucťuje a
raní, musí byť zmierené, povýšené a
uzdravené. Tajomstvo ľudskosti
Slova, ktoré bolo prítomné už na
začiatku Božieho plánu stvorenia, sa
nám v dejinách spásy zjavuje ako dar
milosrdenstva a tajomstvo smrti a
zmŕtvychvstania.

Ľudská práca sa podieľa na dvoch
rozmeroch jediného Božieho
spásneho plánu. Predchádzajúci
článok poukázal na prvý:
prostredníctvom práce človek
spolupracuje s Božím zámerom
priviesť stvorenie k jeho naplneniu.
Smutná skúsenosť hriechu a rany
spôsobené našej ľudskej
prirodzenosti nás teraz pozývajú



zvážiť druhý rozmer: ako sa práca
môže integrovať do plánu spásy.

Práca vykúpená a vykupiteľská

Boží Syn, keď sa stal človekom,
vykúpil všetko, čo prijal[1]. Chcel sa
podeliť o skúsenosť práce a
obyčajného života, čím zabezpečil, že
ľudská činnosť nielenže spolupracuje
na Božom pláne stvorenia, ale
zúčastňuje sa aj na diele vykúpenia.
Pretože ide o jediný projekt, ktorý
smeruje k obnovenému stvoreniu,
človek so svojou slobodou
vykúpenou Kristom vedie stvorenie k
plnosti, čo znamená aj zmieriť to, čo
je rozdelené, usporiadať to, čo je
rozptýlené, uzdraviť to, čo je
zranené. Následky hriechu na ľudskú
prácu sa totiž neobmedzujú len na
únavu a pot (porov. Gn 3,17–19);
hriech môže tiež deformovať zmysel
práce, premeniť ju na nástroj
sebectva a pýchy, vykorisťovania a
násilia. Avšak keďže prácu prijal a



vykúpil Ježiš Kristus, môžeme tu –
ako spieva Cirkev v paschálnom
speve – hovoriť o „šťastnej vine“ (felix
culpa): schopnosť podieľať sa na diele
spásy dáva ľudskej práci ešte väčšiu
dôstojnosť a hodnotu.

Konštitúcia Gaudium et spes Druhého
vatikánskeho koncilu realisticky
poznamenáva, že ľudská činnosť,
neustále ohrozovaná pýchou a
neusporiadanou sebaláskou, musí
byť očistená a uzdravená krížom a
zmŕtvychvstaním Ježiša Krista
(porov. č. 37). Bezprostredne potom
sa dokument venuje rozsiahlemu a
hlbokému výkladu o tom, ako sa
ľudská činnosť povznáša a
zdokonaľuje v tajomstve Veľkej noci.
Na základe príkladu Ježišovho života
chápeme, že láska, ktorá vedie ľudí k
svätosti, je aj základným zákonom
premeny sveta (porov. č. 38).
Vykúpená práca, teda práca v
Kristovi, vedená službou a láskou, sa
tak stáva schopnou obnoviť svet, aby



ho priniesla Bohu očistený a
uzdravený. Koncil zároveň
zdôrazňuje hodnotu malých skutkov
konaných z lásky: zákon lásky, ktorý
buduje bratstvo a premieňa
prostredie, vzťahy a prácu, „treba
hľadať nielen vo veľkých udalostiach,
ale predovšetkým v obyčajnom
živote“ (Tamže).

Kázanie svätého Josemaríu o práci,
ktoré začal ešte pred koncilom, sa
nesie v tej istej perspektíve. Práve
láska Ježiša Krista a milosť jeho
veľkonočného tajomstva dáva práci
spásnu hodnotu, premieňajúc ju na
Božie dielo. Je to láska, ktorá
zachraňuje a dáva veľkosť tomu, čo
sa zdá byť malé:

„[Ľudská práca], akokoľvek pokorná
a bezvýznamná by sa mohla zdať,
prispieva k kresťanskému
usporiadaniu časných vecí – k
zjaveniu ich božského rozmeru – a je
prijatá a integrovaná do



obdivuhodného Božieho diela
stvorenia a vykúpenia sveta: tak sa
práca povznáša do poriadku milosti,
posväcuje sa, stáva sa Božím dielom, 
operatio Dei, opus Dei“[2].

V texte uverejnenom vo Vyhni
zakladateľ Diela nazýval prácu
vykúpenou a vykupiteľskou
činnosťou:

„Práca v zamestnaní — aj práca v
domácnosti je povolaním prvoradého
významu — sú svedectvom
dôstojnostiľudského stvorenia;
príležitosťou na rozvoj vlastnej
osobnosti; putom, ktoré nás viaže k
ostatným; zdrojom nášho
materiálneho zabezpečenia;
prínosom k zlepšeniu spoločnosti, v
ktorejžijeme a príspevkom k pokroku
celého ľudstva… — Pre kresťana sa
táto perspektíva rozširuje a
prehlbuje, pretože práca — ktorú
Kristus vzal na seba ako vykúpenú a
vykupiteľskú realitu — sa stala



prostriedkom a cestou k svätosti,
konkrétnou, posvätiteľnou a
posväcujúcou úlohou.“[3]

Božské dielo

Keď svätý Josemaría hovoril o
poslaní Opus Dei a o tom, čo
povolanie na túto cirkevnú cestu so
sebou prináša, predstavoval ľudskú
prácu ako božské dielo: činnosť,
ktorá sa neobmedzuje iba na
prirodzenú rovinu, ale zahŕňa aj
rovinu milosti. Povolanie do Opus
Dei je teda výzvou zbožšťovať
pozemské činnosti, otvárať božie
cesty uprostred sveta, meniť na zlato
– podobne ako kráľ Midas – to, čo sa
navonok javí ako menej ušľachtilý
alebo cenný materiál (porov. Boží
Priatelia, č. 308). Je však zrejmé, že to
nie je človek, kto zbožšťuje ľudské:
Boh sám, skrze svoju milosť, robí náš
skutok vykupiteľským. Odtiaľ
vyplýva nevyhnutnosť pracovať v
Kristovi, ako Božie deti, zúčastňujúc



sa na poslaní Vteleného Slova v
dejinách. Takto sa svätý Josemaría
prihováral svojim duchovným synom
a dcéram:

„Keď pracujete, nevykonávate čisto
ľudskú úlohu, pretože duch Opus Dei
spočíva v tom, aby ste ju premenili
na božské dielo. S Božou milosťou
dávate svojej profesionálnej práci
uprostred sveta jej najhlbší a najplnší
zmysel, keď ju orientujete na spásu
duší a spájate ju s vykupiteľským
poslaním Krista“[4].

Významná časť zakladateľského
svetla, ktoré svätý Josemaría prijal –
a ktoré odovzdal tým, ktorí ho
nasledovali – bolo presvedčenie, že
veľké množstvo mužov a žien je na
základe svojho krstu povolaných k
posväteniu bez toho, aby opustili
miesta a prostredia svojho bežného
života. Ich poslaním je povýšiť
obyčajné činnosti na úroveň milosti:



„Pán nás nestvoril preto, aby tu
vybudoval trvalé mesto (Porov. Hebr
13, 14), pretože „ tento svet je cestou
do sveta iného, ktorý je príbytkom,
kde nie je žiadne trápenie“[5] .Ale my,
Božie deti, by sme sa nemali
vzďaľovať od pozemských vecí, kam
nás Boh postavil, aby sme sa
posväcovali, aby sme ich naplnili
požehnanou vierou, jedinou, ktorá
prináša ľuďom skutočný pokoj a
pravú radosť a prináša ich do
každého prostredia. Už od roku 1928
bez prestania kážem: je veľmi
potrebné pokresťančovať celú našu
spoločnosť, vnášať do všetkých jej
sociálnych vrstiev nadprirodzený
zmysel, tak, že sa budeme usilovať
posväcovať našu bežnú dennú prácu,
povolanie či zamestnanie. Tak sa
každé ľudské konanie rozsvieti
novou nádejou, presahujúcou čas i
pominuteľnosť všetkého
pozemského“[6].

Zmieriť svet s Bohom



Zo spisov zakladateľa Opus Dei
vyplýva, že práca a svetské činnosti
kresťanov sú prostriedkami,
prostredníctvom ktorých sa
vykúpenie rozširuje na celý svet.
Skrze ne preniká milosť aj do
najskrytejších zákutí ľudskej činnosti
– dokonca aj do tých skutočností,
ktoré máme často sklon považovať za
čisto profánne:

„Pokresťančiť zvnútra celý svet,
ukázať, že Ježiš Kristus vykúpil celé
ľudstvo: to je poslanie kresťana“[7].

„Kristus vystúpil na nebesia, ale
všetkým počestným ľudským
skutočnostiam zanechal konkrétnu
možnosť: byť vykúpené“[8].

„Kresťan žije vo svete plným právom,
pretože je človekom. Ak dovolí, aby v
jeho srdci prebýval Kristus a aby tam
Kristus kraľoval, potom sa vo
všetkých jeho ľudských záležitostiach
bude — a to veľmi výrazne —
prejavovať vykupiteľská účinnosť



Pána. Nie je pritom dôležité, či jeho
práca je — ako sa hovorí —vznešená
alebo nízka, pretože ľudský vrchol
môže byť v Božích očiach nízkosťou,
a to, čo nazývame nízkym alebo
skromným, môže byť kresťanským
vrcholom svätosti a služby“[9].

Tvrdiť, že práca sa podieľa na diele
vykúpenia, znamená povedať, že
muži a ženy, ktorí pracujú,
spolupracujú v Kristovi na spáse
sveta. Prostredníctvom dobre
vykonanej práce, konanej v duchu
služby a z lásky k blížnemu, každý
pokrstený prispieva k uzdraveniu
rán hriechu, k tomu, aby sa
spoločnosť stala ľudskejšou, a aby sa
stvoreniu navrátila jeho pôvodná
krása. Táto myšlienka sa opakovane
objavuje v spisoch svätého
Josemaríu, kde sa slovesá „zmieriť“ a
„usporiadať“ často používajú ako
synonymá slovesa „vykúpiť“, najmä v
súvislosti s nastolením Kristovho
kráľovstva:



„Pán nás volá, aby sme sa k nemu
priblížili a aby sme túžili byť ako on: 
Napodobňujte Boha ako milované deti
(Ef 5, 1); a aby sme pokorne, ale zato
horlivo spolupracovali na Božom
pláne zjednocovať, čo sa rozdelilo,
zachraňovať, čo sa stratilo, naprávať,
čo hriešny človek narušil, privádzať
naspäť na cestu to, čo zblúdilo, aby sa
tak obnovila božská svornosť
všetkého stvoreného“[10].

„Kristus, náš Pán, bol ukrižovaný a z
vyvýšenia na kríži vykúpil svet,
obnovil pokoj medzi Bohom a ľuďmi.
Ježiš Kristus nám všetkým
pripomína: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32): a ja, až budem vyzdvihnutý
od zeme, všetkých pritiahnem k sebe
—, ak ma položíte na vrchol všetkých
pozemskýchčinností, ak si budete
plniť povinnosti každého okamihu,
ak budete mojimi svedkami v tom, čo
sa zdá byť významné, a aj v tom, čo
sa zdá byť bezvýznamné, omnia



traham ad meipsum, všetko
pritiahnem k sebe. Moje kráľovstvo
medzi vami sa stane
skutočnosťou“[11].

Učenie zakladateľa Opus Dei o
vykupiteľskej hodnote práce
prirodzene zapadá do dvoch veľkých
teologických perspektív, ktoré
učiteľský úrad Cirkvi aj liturgia
prijali a rozvinuli: že kresťanský ľud
je na základe krstu kňazským ľudom;
a že ľudská práca má eucharistický
rozmer.

Pracovať s kňazskou dušou

Účasť veriacich kresťanov na diele
vykúpenia sa uskutočňuje
prostredníctvom všeobecného
kňazstva, ktoré všetci prijímajú
krstom. V Novom zákone svätý Peter
aj svätý Pavol hovoria o duchovnom
kulte, ktorý veriaci vzdávajú Bohu
celým svojím životom (porov. 1Pt 2,5;
Rim 12,1). V druhej kapitole
konštitúcie Lumen gentium sa



konciloví otcovia rozhodli hovoriť o
Božom ľude ako o kňazskom ľude,
čím aktualizovali učenie o
všeobecnom kňazstve veriacich:

„Pokrstení sú totiž znovuzrodením a
pomazaním Ducha Svätého
posvätení na duchovnú stavbu a
sväté kňazstvo, aby ako kresťania
celou svojou činnosťou prinášali
duchovné obety a zvestovali slávne
skutky toho, ktorý ich z tmy povolal
do svojho obdivuhodného svetla
(porov. 1 Pt 2,4–10)“[12].

Pri konsekrácii jedného oltára v roku
1975 svätý Josemaría vyhlásil, že
samotné telo kresťanov a všetky ich
činnosti sa stávajú oltárom:

„Vždy, keď konsekrujem oltár,
usilujem sa vyvodiť z toho aj osobné
dôsledky: Pozrite, čo sa urobilo s
týmto oltárom, aby bol zasvätený
Bohu. Najprv sa pomaže. Nás
pomazali, keď z nás urobili kresťanov
– na hrudi, na chrbte, svätým olejom.



Pomazali nás aj v deň birmovania.
Kňazom pomazali ruky. A ja dúfam, s
pomocou Božej milosti, že nás
pomažú aj v deň posledného
pomazania – ktorého sa nebojíme.
Aká radosť cítiť sa pomazaný od dňa
narodenia až po smrť! Cítiť sa ako
Boží oltár, Božia vec, miesto, kde Boh
prináša svoju obetu – večnú obetu
podľa radu Melchizedechovho“[13].

Pre zakladateľa boli posväcovanie
práce a všeobecné kňazstvo veriacich
dve neoddeliteľné dimenzie jednej a
tej istej skutočnosti. Svätý Josemaría
často vyzýval žiť s kňazskou dušou,
pričom tento výraz zvykol spájať s
potrebou konať s laickým zmýšľaním.
Tým chcel zdôrazniť, že uplatňovanie
všeobecného kňazstva sa
neobmedzuje na súbor
náboženských praktík, ale že sa
uskutočňuje predovšetkým
prostredníctvom záväzku voči
časným činnostiam, ktoré sú vlastné



laikom podľa ich svetského
povolania[14].

Kresťania prejavujú svoju kňazskú
dušu nielen modlitbou, duchovnými
praktikami alebo apoštolskými
skutkami, ani len trpezlivým
znášaním každodenných ťažkostí.
Pre svätého Josemaríu je výsadným
priestorom na uplatnenie
všeobecného kňazstva práca a bežné
činnosti – tie, ktoré vypĺňajú dni ľudí
žijúcich uprostred sveta. Učil, že
pracovný stôl je ako oltár, a dodával,
že aj manželské lôžka sú oltármi, čím
zdôrazňoval, že pod pojmom práca
mal na mysli v širokom zmysle celú
obyčajnú existenciu a povinnosti
vlastné životnému stavu každého.
Pre každého kresťana, hovoril, má
práca analógiu so slávením svätej
omše – omše, ktorá trvá celý deň:

„Slúžiť mu nielen na oltári, ale v
celom svete, ktorý je pre nás oltárom.
Všetky ľudské skutky sa konajú ako



na oltári a každý z vás vo svojom
spojení kontemplatívnych duší,
ktorým je vaša denná činnosť,
nejakým spôsobom slúži svoju omšu,
ktorá trvá dvadsaťštyri hodín, v
očakávaní ďalšej omše, ktorá bude
trvať ďalších dvadsaťštyri hodín – a
tak až do konca nášho života“[15].

Všetky pozemské činnosti, pri
ktorých veriaci praktizujú kresťanské
čnosti – starostlivosť o rodinu,
svedectvo vo verejnom živote,
oddych a voľný čas prežívaný s
kresťanským duchom – sa v
skutočnosti zbiehajú do tejto „omše“,
o ktorej hovoril svätý Josemaría. No
výkon práce – či už intelektuálnej
alebo manuálnej – sa zdá byť v tomto
obzvlášť výsadným priestorom. Na
jednom rodinnom stretnutí v
Latinskej Amerike poznamenal, že
chirurg si pri obliekaní plášťa pred
vstupom na operačnú sálu môže
uvedomiť, že sa zaodieva ako kňaz
pred slávením Eucharistie. Podobne



malý kríž na stole vedľa kníh môže
pripomínať, že hodina štúdia pre
moderného apoštola je hodinou
modlitby. Úsilie a intelektuálne
nasadenie, keď sú zamerané na
službu druhým a spoločné dobro, sa
tak stávajú Bohu milou obetou[16].

Eucharistická dimenzia práce

V kázňach svätého Josemaríu o
posväcovaní pozemských činností sa
výzva pracovať s kňazskou dušou
spája s teologickým pohľadom, ktorý
vníma hlbokú eucharistickú
dimenziu práce. Kresťanská tradícia
naprieč storočiami túto dimenziu
implicitne vyjadruje, keď hovorí o
obetovaní práce – zvyku hlboko
zakorenenom v živote mnohých
kresťanov. V tomto zmysle je práca
obeta, ktorú človek prináša Bohu. Ale
v čom presne spočíva táto obeta?
Znamená to len pozdvihnúť k Bohu
úsilie a námahu, ktoré práca prináša,
ako istú formu modlitby?



V skutočnosti ide o niečo hlbšie než
len vonkajšie okolnosti – ako sú
ťažkosti – alebo vnútorné postoje –
ako sú obeta a námaha. Práca má
eucharistickú dimenziu preto, že
premieňa hmotu sveta a zasväcuje ju
Bohu. Podobne ako sa pri svätej omši
chlieb a víno premieňajú na Kristovo
telo a krv, aj kresťanská práca
uskutočňuje premenu – premenu
sveta, ktorý sa tak stáva viac v súlade
s Božími zámermi. Pracovať ako
kresťan znamená dávať ľudským
činnostiam novú podobu – podobu
Kristovej lásky. Prostredníctvom
práce môže kresťan premieňať a teda
aj posväcovať to, čo mu prechádza
rukami[17]. Tak môže ten, kto pracuje,
prinášať pravdu tam, kde je lož,
dôveru tam, kde vládne nedôvera,
lásku tam, kde je nepriateľstvo,
dobro tam, kde je chudoba, jednotu
tam, kde je rozdelenie, uzdravenie
tam, kde je choroba – fyzická aj
duchovná.



Eucharistická dimenzia práce sa
osobitne zreteľne prejavuje v liturgii
svätej omše, ktorú Cirkev slávi verne
podľa slov a gest Ježiša Krista. Na
rozdiel od starozákonnej obete, kde
sa na oltári prinášali plody priamo zo
zeme alebo zvieratá zo stáda, na
kresťanskom oltári sa prinášajú
chlieb a víno. Nejde o hotové dary
prírody, ale o plody, ktoré vyžadujú
ľudskú prácu, aby boli pripravené.
Tento aspekt vyjadruje obrad
obetovania v misáli reformovanom
po Druhom vatikánskom koncile, keď
opisuje chlieb a víno ako „plod zeme
a práce ľudských rúk“ a „plod viniča
a práce ľudských rúk“.

Úžasným spôsobom je teda ľudská
práca včlenená do najvyššieho aktu
vykúpenia – do obety Kalvárie, ktorá
sa nekrvavým spôsobom
sprítomňuje v každej eucharistickej
slávnosti. Práca lekára a učiteľky, IT
špecialistu a ošetrovateľky, robotníka
a herečky, umelca a inžiniera,



kuchára a podnikateľky, právnika či
politika, starostlivosť otca a matky o
výchovu detí, ako aj množstvo
ďalších činností – skromných i
významných –, ktoré tvoria
nesmiernu rozmanitosť čestnej
ľudskej práce, všetky majú miesto na
tomto oltári. Všetky môžu byť
obetované spolu s prácou, ktorá
umožnila vytvoriť chlieb a víno, a
tým mať účasť na Kristovom
vykupiteľskom tajomstve. Ako
pripomínal svätý Josemaría:

„Každá práca, aj tá najskrytejšia, aj tá
najbezvýznamnejšia, ponúknutá
Bohu, prináša silu Božieho života!“[18]

Existuje mimoriadne výrečný
okamih zo života zakladateľa Opus
Dei, v ktorom sa jeho učenie o
eucharistickej dimenzii práce
zobrazilo v silnom obraze. Ide o
slávenie svätej omše v areáli
Navarrskej univerzity v Pamplone 8.
októbra 1967:



„Zamyslite sa na chvíľu nad
prostredím našej Eucharistie, nášho
Vďakyvzdania: nachádzame sa v
zvláštnom chráme; dalo by sa
povedať, že loďou kostola je
univerzitný areál, oltárnym obrazom
je univerzitná knižnica; tam vzadu sú
stroje, ktoré stavajú nové budovy; a
nad tým všetkým nebo Navarry...
Nepotvrdzuje vám tento výpočet –
plasticky a nezabudnuteľne – že
bežný život je skutočným miestom
nášho kresťanského bytia? Deti moje,
tam, kde sú vaši blízki, tam, kde sú
vaše túžby, vaša práca, vaše lásky,
tam je miesto vášho každodenného
stretnutia s Kristom. Uprostred
najobyčajnejších vecí tohto sveta sa
máme posväcovať, slúžiac Bohu a
všetkým ľuďom“ (Rozhovory, č. 113).

Po tomto teologickom vysvetlení
účasti ľudskej práce na diele
stvorenia a vykúpenia sa v
nasledujúcich článkoch vrátime k
iným učeniam svätého Josemaríu.



Uvidíme, ako sa ľudská práca,
obyčajné činnosti a povolanie do
Opus Dei navzájom osvetľujú a
vymedzujú špecifický spôsob účasti
na misii Vteleného Slova: ako deti v
Synovi.

Túto sériu koordinuje prof. Giuseppe
Tanzella-Nitti. Spolupracujú na nej aj
ďalší autori, z ktorých niektorí
pôsobia ako profesori a profesorky
na Pápežskej univerzite Svätého
Kríža v Ríme.

[1] porov. Lev I., List Flaviánovi, DH
293

[2] Rozhovory, č. 10

[3] Vyhňa, č. 702



[4] List 14, č. 20

[5] Jorge Manrique, Coplas, V

[6] Boží Priatelia, č. 210

[7] Rozhovory, č. 112

[8] Ísť s Kristom, č. 120

[9] Tamtiež, č. 183

[10] Tamtiež,č. 65.

[11] Tamtiež,č.183.

[12] Lumen gentium, č. 10

[13] AGP, P01 1975, s. 824; cit. podľa A.
Vázquez de Prada, El fundador del
Opus Dei, Diel. III, Rialp, Madrid
2003, s. 762

[14] porov. List 25, č. 3; List 10, č. 1;
porov. aj Vyhňa, č. 369; Rozhovory, č.
117



[15] Poznámky z meditácie, 19. 3. 1968;
cit. v: J. Echevarría, Vivir la Santa
Misa, Rialp, Madrid 2010, s. 17

[16] porov. Cesta, č. 277, 302, 335

[17] porov. Tamtiež, č. 34

[18] Vyhňa, č. 49

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/cesta-k-storocnici-5-praca-
medzi-stvorenim-a-pracou/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-5-praca-medzi-stvorenim-a-pracou/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-5-praca-medzi-stvorenim-a-pracou/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cesta-k-storocnici-5-praca-medzi-stvorenim-a-pracou/

	Cesta k storočnici (5): Práca, medzi stvorením a prácou

