
opusdei.org

Čas jednej
prítomnosti (IV):
Svätý týždeň,
miloval nás až do
krajnosti

Svätý týždeň je stredobodom
liturgického roka: počas týchto
dní prežívame rozhodujúce
okamihy nášho vykúpenia.
Cirkev nás svojou múdrosťou a
tvorivosťou vedie za ruku od
Kvetnej nedele až po kríž a
zmŕtvychvstanie.

13.04.2025



V srdci liturgického roka je
Veľkonočné tajomstvo, trojdnie
ukrižovaného, mŕtveho a
vzkrieseného Pána. Celé dejiny spásy
sa točia okolo týchto sviatočných dní,
ktoré väčšina ľudí nepozorovane
prežívala a ktoré Cirkev teraz slávi
“od východu slnka až po jeho
západ”[1]. Celý liturgický rok, ktorý je
kompendiom dejín Boha s ľudstvom,
pramení v pamäti Cirkvi na Ježišovu
hodinu, keďže „miloval svojich, čo
boli na svete, miloval ich do
krajnosti“[2].

Počas týchto dní Cirkev rozvíja svoju
materinskú múdrosť, aby nás vtiahla
do rozhodujúcich okamihov nášho
vykúpenia: ak nebudeme klásť
odpor, budeme vtiahnutí do
spomienky, ktorou nás liturgia
Veľkého týždňa uvádza do Umučenia;
do pomazania, ktorým nás pohýna
bdieť s Pánom; do prívalu radosti,
ktorá pramení z vigílie
Zmŕtvychvstania. Mnohé z obradov,



ktoré prežívame počas týchto dní,
majú korene vo veľmi starých
tradíciách; ich sila sa meria
zbožnosťou kresťanov a vierou
svätých dvoch tisícročí.

Kvetná nedeľa

Kvetná nedeľa je akoby bránou, ktorá
predchádza a pripravuje na
Veľkonočné trojdnie: „Stojíme na
prahu Veľkého Týždňa; chvíľa, keď sa
na Kalvárii zavŕši Vykúpenie celého
ľudstva, je už veľmi blízko a zdá sa
mi, že je to osobitne vhodný čas, aby
sme sa ty aj ja zamysleli nad tým,
akým spôsobom nás náš Pán Ježiš
Kristus spasil: a aby sme rozjímali o
jeho nevýslovnej láske k úbohým
bytostiam, stvoreným z hliny
zeme“[3].

Keď prví veriaci počúvali liturgické
ohlasovanie evanjeliových
svedectiev o Umučení a homíliu
prednesenú biskupom, vedeli, že sa
nachádzajú v úplne inej situácii ako



tí, ktorí sa zúčastňujú na obyčajnom
predstavení: „pre ich zbožné srdcia
nebol rozdiel medzi počúvaním toho,
čo sa ohlasovalo, a videním toho, čo
sa stalo“[4]. V pašiových opisoch je
Ježišov vstup do Jeruzalema akoby
oficiálnym predstavením sa Pána ako
vytúženého a očakávaného Mesiáša,
mimo ktorého niet spásy. Jeho gesto
je gestom Kráľa Spasiteľa, ktorý
prichádza do svojho domu. Niektorí z
jeho vlastných ľudí ho neprijali, ale
iní ho prijali a oslavovali ho ako
Požehnaného, ktorý prichádza v
mene Pánovom[5].

Pán, stále prítomný a činný v Cirkvi,
prináša rok čo rok v liturgii tento
slávnostný vstup do „Kvetnej nedele
Pánovho Umučenia“, ako ju nazýva
misál. Už jej názov naznačuje
dvojakosť prvkov: niektoré
triumfálne, iné smútočné. „V tento
deň,“ píše sa v rubrike, „si Cirkev
pripomína vstup Krista Pána do
Jeruzalema, aby zavŕšil svoje



veľkonočné tajomstvo“[6]. Jeho
príchod je obklopený oslavnými
výkrikmi a radostným jasotom, hoci
zástupy vtedy nevedia, kam Ježiš
skutočne ide, a narazia na
pohoršenie kríža. My však v čase
Cirkvi poznáme smer Pánových
krokov: vchádza do Jeruzalema, „aby
zavŕšil svoje veľkonočné tajomstvo“.
Preto pre kresťana, ktorý v sprievode
na Kvetnú nedeľu oslavuje Ježiša ako
Mesiáša, nie je prekvapením, že sa
bez prerušenia stretne s bolestnou
stránkou Pánovho utrpenia.

Spôsob, akým liturgia prekladá túto
súhru temnoty a svetla v Božom
pláne, je názorný: Kvetná nedeľa
neprináša dve uzavreté, vedľa seba
stojace slávnosti. Vstupným obradom
svätej Omše nie je nič iné ako
samotná procesia, ktorá priamo
vedie do modlitby dňa svätej Omše.
„Všemohúci a večný Bože, ty si dal
ľudstvu vzor poníženosti v našom
Spasiteľovi, keď sa z tvojej vôle stal



človekom a zomrel na kríži; láskavo
nám pomáhaj, aby sme nasledovali
jeho príklad v utrpení, a tak mali
účasť na jeho zmŕtvychvstaní“[7]: tu
už všetko hovorí o tom, čo sa má stať
v nasledujúcich dňoch.

Zelený štvrtok

Veľkonočné trojdnie sa začína
večernou svätou Omšou Pánovej
večere. Zelený štvrtok stojí medzi
koncom pôstu a začiatkom trojdnia.
Vodiacou niťou celého slávenia tohto
dňa, všeobjímajúcim svetlom, je
Kristovo veľkonočné tajomstvo,
samotné srdce udalosti, ktoré sa
aktualizuje vo sviatostných znakoch.

Posvätné dianie sa sústreďuje na tú
Večeru, v ktorej Ježiš, skôr ako sa
vydal na smrť, zveril Cirkvi
testament svojej lásky, obetu večnej
zmluvy[8].

„Keď Ježiš ustanovil Eucharistiu ako
trvalú pamiatku na seba a svoju



Veľkú noc, vložil toto najvyššie gesto
Zjavenia symbolicky do svetla
milosrdenstva. V tej istej perspektíve
milosrdenstva prežíval Ježiš aj svoje
umučenie a smrť, vedomý si veľkého
tajomstva lásky, ktoré sa uskutoční
na kríži“[9]. Liturgia nás živým a
súčasným spôsobom uvádza do tohto
tajomstva Ježišovho sebadarovania
za našu spásu. „Otec ma preto miluje,
že ja dávam svoj život, a zasa si ho
vezmem. Nik mi ho neberie, ja ho
dávam sám od seba“[10]. Pánovo fiat,
ktoré dáva vzniknúť našej spáse, sa
sprítomňuje v slávení Cirkvi; preto
nás kolekta neváha v prítomnom
čase zapojiť do Poslednej večere:
„Sacratissimam, Deus,
frequentantibus Cenam...“, hovorí
latinčina so svojou obvyklou
schopnosťou syntézy; „Bože, zišli sme
sa osláviť pamiatku najsvätejšej
večere“[11].

Je to „svätý deň, v ktorý bol náš Pán
Ježiš Kristus vydaný za nás“[12].



Ježišove slová: „Odchádzam – a
prídem k vám. Je pre vás lepšie, aby
som odišiel. Lebo ak neodídem,
Tešiteľ k vám nepríde. Ale keď
odídem, pošlem ho k vám“[13] nás
uvádzajú do tajomnej výmeny medzi
neprítomnosťou a prítomnosťou
Pána, ktorá predsedá celému
Veľkonočnému trojdniu a z neho
celému životu Cirkvi. Z tohto dôvodu
Zelený štvrtok a dni, ktoré po ňom
nasledujú, nie sú len dňami smútku
alebo náreku: vnímať posvätné
trojdnie týmto spôsobom by sa
rovnalo návratu do situácie učeníkov
pred Zmŕtvychvstaním. „Radosť
Zeleného štvrtka pramení z tohto: z
pochopenia, že Stvoriteľ prekypoval
láskou k svojim stvoreniam“[14]. Aby
vo svete zvečnil túto nekonečnú
lásku, ktorá sa sústreďuje v jeho
Pasche, v jeho prechode z tohto sveta
k Otcovi, Ježiš sa nám celý dáva so
svojím Telom a Krvou v novej
pamiatke: chlebe a víne, ktoré sa
stávajú „chlebom života“ a „kalichom



spásy“[15]. Pán prikazuje, aby sa
odteraz na jeho pamiatku robilo to
isté, čo práve on[16], a tak sa rodí
Pascha Cirkvi, Eucharistia.

Dva momenty slávenia sú veľmi
výrečné, ak ich vnímame vo
vzájomnom vzťahu: umývanie nôh a
vyloženie Najsvätejšej sviatosti.
Umývanie nôh Dvanástim niekoľko
hodín pred ukrižovaním ohlasuje
najväčšiu lásku: „položiť život za
svojich priateľov“[17]. Liturgia oživuje
toto gesto, ktoré odzbrojilo apoštolov,
v ohlasovaní evanjelia a v možnosti
vykonať umývanie nôh niektorých
veriacich. Na záver omše sa v
sprievode na vyloženie Najsvätejšej
sviatosti a v adorácii veriacich
zjavuje láskyplná odpoveď Cirkvi na
pokorné sklonenie sa Pána nad
nohami apoštolov. Tento čas tichej
modlitby, ktorý trvá až do noci, nás
pozýva pripomenúť si Ježišovu
kňazskú modlitbu vo Večeradle[18].



Veľký piatok

Liturgia Veľkého piatku sa začína
prostráciou kňazov namiesto
zvyčajného úvodného bozku. Je to
gesto osobitnej úcty k oltáru, ktorý je
nahý, zbavený všetkého, čo
pripomína Ukrižovaného v hodine
Umučenia. Ticho prerušuje nežná
modlitba, v ktorej sa celebrant
odvoláva na Božie milosrdenstvo –
„Reminiscere miserationum tuarum,
Domine“ - a prosí Otca o večnú
ochranu, ktorú nám Syn získal
svojou krvou, teda tým, že za nás dal
svoj život[19].

Starobylá tradícia vyhradzuje pre
tento deň ohlasovanie umučenia
podľa Jána ako vrcholný moment
liturgie slova. V tomto evanjeliovom
rozprávaní vystupuje do popredia
úžasný majestát Krista, ktorý „sa
vydáva na smrť v plnej slobode
Lásky“[20]. Pán odvážne odpovedá
tým, ktorí ho prišli chytiť: „Ako im



povedal: Ja som, cúvli a popadali na
zem“[21]. Neskôr ho počujeme
odpovedať Pilátovi: „Moje kráľovstvo
nie je z tohto sveta“[22], a preto jeho
stráž nebojuje, aby ho oslobodila.
„Consummatum est“[23]: Pán sa
ponáhľa až do konca svojej vernosti
Otcovi, a tak víťazí nad svetom[24].

Po ohlasovaní Umučenia a modlitbe
veriacich sa liturgia obracia na 
Lignum Crucis, strom kríža: slávny
nástroj ľudského vykúpenia.
Adorácia svätého kríža je gestom
viery a ohlasovaním Ježišovho
víťazstva nad diablom, hriechom a
smrťou. S ním my kresťania víťazíme,
pretože „toto je víťazstvo, ktoré
zvíťazilo nad svetom: naša viera“[25].

Cirkev obklopuje kríž úctou a
vážnosťou: biskup predstupuje, aby
ho pobozkal bez ornátu a prsteňa[26];
po ňom nasleduje adorácia veriacich,
pričom piesne oslavujú jeho víťazný
charakter: „Pane, vzdávame úctu



tvojmu krížu, velebíme a oslavujeme
tvoje zmŕtvychvstanie, lebo drevo
kríža prinieslo radosť celému
svetu“[27]. Je to tajomné spojenie
smrti a života, do ktorého nás chce
Boh ponoriť: „Niekedy obnovujeme
radostný podnet, ktorý priviedol
Pána do Jeruzalema. Inokedy zas
bolesť jeho smrteľného zápasu, ktorý
skončil na Kalvárii… Alebo slávu jeho
víťazstva nad smrťou a hriechom. No
vždy, lásku — radostnú, bolestnú i
slávnu — lásku Kristovho srdca“[28].

Biela sobota a Veľkonočná vigília

Anonymný text z prvých rokov
kresťanstva akoby zhustene
zachytával tajomstvo, ktoré si Cirkev
pripomína na Bielu sobotu: Kristov
zostup k zosnulým. „Čo sa dnes deje?
Veľké ticho obklopuje zem; veľké
ticho a veľká samota. Veľké ticho,
pretože Kráľ spí. Zem sa bojí a je v
úžase, pretože Boh zaspal v tele a
prebudil tých, čo spali od dávna“[29].



Tak ako vidíme Boha odpočívať v
knihe Genezis na konci svojho
stvoriteľského diela, Pán teraz
odpočíva od svojej vykupiteľskej
únavy. A to preto, že Veľká noc, ktorá
má definitívne svitnúť vo svete, je
„sviatkom nového stvorenia“[30]: Pána
stálo život, aby nás obnovil pre Život.

„Ešte chvíľku a už ma neuvidíte a
zasa chvíľku a uvidíte ma“[31]. Takto
povedal Pán apoštolom v predvečer
svojho umučenia. Kým čakáme na
jeho návrat, rozjímame o jeho
zostupe do temnoty smrti, v ktorej
boli ešte ponorení tí spravodliví
Starej zmluvy. Kristus, nesúc v ruke
oslobodzujúce znamenie kríža,
ukončuje ich spánok a uvádza ich do
svetla nového kráľovstva: „Prebuď sa,
ty, ktorý spíš, lebo som ťa nestvoril,
aby si zostal zajatcom v priepasti“[32].
Od karolínskych opátstiev v ôsmom
storočí sa spomienka na túto veľkú
sobotu rozšírila po celej Európe: deň
očakávania Zmŕtvychvstania,



intenzívne prežívaný Ježišovou
Matkou, z čoho pochádza sobotňajšia
úcta Cirkvi k Presvätej Panne Márii;
teraz, viac ako kedykoľvek predtým,
je ona stella matutina[33], rannou
hviezdou, ktorá ohlasuje príchod
Pána: Lucifer matutinus[34], slnko,
ktoré prichádza zhora, oriens ex
alto[35].

V noci na túto Veľkú sobotu sa Cirkev
zhromažďuje na najslávnostnejšom
bdení, aby oslávila vzkriesenie
Ženícha, a to až do skorého svitania.
Toto slávenie je jadrom kresťanskej
liturgie počas celého roka. Prechod z
tmy do svetla, zo smrti do nového
života v Pánovom zmŕtvychvstaní
vyjadruje veľké množstvo
symbolických prvkov: oheň, svieca,
voda, kadidlo, hudba a zvony, ...

Svetlo sviece je znakom Krista, svetla
sveta, ktorý všetko ožaruje a
prežaruje; oheň je Duch Svätý,
zapálený Kristom v srdciach



veriacich; voda znamená prechod k
novému životu v Kristovi, zdroji
života; veľkonočné aleluja je
hymnom pútnikov na ceste do
nebeského Jeruzalema; chlieb a víno
Eucharistie sú prísľubom
eschatologickej hostiny so
Zmŕtvychvstalým. Keď sa
zúčastňujeme na veľkonočnej vigílii,
pohľadom viery spoznávame, že
sväté zhromaždenie je
spoločenstvom Zmŕtvychvstalého; že
čas je novým časom, otvoreným pre
definitívny dnešok slávneho Krista:
„haec est dies, quam fecit
Dominus“[36], je to nový deň, ktorý
Pán slávnostne ustanovil, deň, „ktorý
nepozná západ slnka“[37].

Felix María Arocena

[1] Rímsky Misál, Tretia eucharistická
modlitba.



[2] Jn 13, 1.

[3] Svätý Josemaría, Boží priatelia, bod
110.

[4] Svätý Lev Veľký, Sermo de Passione
Domini 52, 1 (CCL 138, 307).

[5] Porov. Mt 21, 9.

[6] Rímsky Misál, Kvetná nedeľa, č. 1.

[7] Rímsky Misál, Kvetná nedeľa,
modlitba dňa.

[8] Porov. Rímsky Misál, Štvrtok
Pánovej večere, modlitba dňa
(kolekta).

[9] Francisco, Misericordiae Vultus, 11-
IV-2015, bod 7.

[10] Jn 10, 17-18.

[11] Rímsky Misál, Štvrtok Pánovej
večere, kolekta.



[12] Rímsky Misál, Štvrtok Pánovej
večere, vlastné Communicantes.

[13] Jn 14, 28; Jn 16, 7.

[14] Svätý Josemaría, Ísť s Kristom, bod
84.

[15] Rímsky Misál, modlitba nad
obetnými darmi.

[16] Porov. 1 Cor 11, 23-25.

[17] Porov. Jn 15, 13.

[18] Porov. Jn 17.

[19] Rímsky Misál, Veľký piatok,
Slávenie utrpenia a smrti Pána,
úvodná modlitba.

[20] Svätý Josemaría, Krížová cesta, X.
zastavenie.

[21] Jn 18, 6.

[22] Jn 18, 36.

[23] Jn 19, 30.



[24] Porov. Jn 16, 33.

[25] 1 Jn 5, 4.

[26] Porov. Ceremoniál biskupov, body
315, 322.

[27] Rímsky Misál, Veľký piatok,
Slávenie utrpenia a smrti Pána, bod
20.

[28] Svätý Josemaría, Krížová cesta,
XIV. zastavenie, bod 3.

[29] Homília o veľkej a svätej sobote
(PG 43, 439).

[30] Benedikt XVI, Homília počas
Veľkonočnej vigílie, 7-IV-2012.

[31] Jn 16, 16.

[32] Homília o veľkej a svätej sobote
(PG 43, 462).

[33] Loretánske Litánie (porov. Si 50,
6).



[34] Rímsky Misál, Veľkonočná vigília,
Veľkonočný chválospev.

[35] Liturgia hodín, hymnus Benedictus
(Lk 1, 78).

[36] Ž117 (118), 24.

[37] Porov. Rímsky Misál, Veľkonočná
vigília, Veľkonočný chválospev.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/cas-jednej-pritomnosti-iv-

svaty-tyzden-miloval-nas-az-do-
krajnosti/ (25.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/cas-jednej-pritomnosti-iv-svaty-tyzden-miloval-nas-az-do-krajnosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cas-jednej-pritomnosti-iv-svaty-tyzden-miloval-nas-az-do-krajnosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cas-jednej-pritomnosti-iv-svaty-tyzden-miloval-nas-az-do-krajnosti/
https://opusdei.org/sk-sk/article/cas-jednej-pritomnosti-iv-svaty-tyzden-miloval-nas-az-do-krajnosti/

	Čas jednej prítomnosti (IV): Svätý týždeň, miloval nás až do krajnosti

