
opusdei.org

Bula Misericordiae
vultus - Tvár
milosrdenstva

Misericordiae vultus bula,
ktorou sa vyhlasuje
mimoriadny Svätý rok
milosrdenstva

13.11.2015

František, biskup Ríma, sluha sluhov
Božích;

tým, ktorí budú čítať tento list, milosť,
milosrdenstvo a pokoj.



1. Ježiš Kristus je tvárou Otcovho
milosrdenstva. Zdá sa, že v týchto
slovách je zhrnuté tajomstvo
kresťanskej viery. Milosrdenstvo sa
totiž stalo živým, viditeľným a
dosiahlo svoj vrchol v Ježišovi z
Nazareta. Po tom, ako sa zjavil
Mojžišovi pod menom „milostivý a
láskavý Boh, zhovievavý, veľmi
milosrdný a verný“ (Ex 34, 6),
zjavoval Otec, „bohatý na
milosrdenstvo“ (Ef 2, 4), neprestajne,
rôznymi spôsobmi a veľakrát v
dejinách svoju božskú povahu. V
„plnosti času“ (Gal 4, 4), keď bolo
všetko pripravené podľa jeho plánu
spásy, poslal svojho Syna narodeného
z Panny Márie, aby nám definitívne
zjavil svoju lásku. Kto vidí jeho, vidí
Otca (porov. Jn 14, 9). Ježiš z
Nazareta svojimi slovami, gestami i
celou svojou osobou1 zjavuje Božie
milosrdenstvo.

2. Stále potrebujeme kontemplovať
tajomstvo milosrdenstva. Je zdrojom



radosti, vyrovnanosti a pokoja. Je
podmienkou našej spásy.
Milosrdenstvo je slovo, ktoré
odhaľuje tajomstvo Najsvätejšej
Trojice. Milosrdenstvo je posledný a
najvyšší akt, ktorým nám Boh ide v
ústrety. Milosrdenstvo je základný
zákon, ktorý prebýva v srdci každého
človeka, keď s úprimnými očami
hľadí na brata, ktorého stretá na
svojej životnej ceste. Milosrdenstvo
je cesta, ktorá spája Boha s človekom,
lebo otvára srdce nádeji, že napriek
našej ohraničenosti spôsobenej
hriechom môžeme byť navždy
milovaní.

3. Existujú chvíle, keď sme ešte
mocnejšie vyzývaní, aby sme svoj
zrak upreli na milosrdenstvo a mohli
sa tak sami stať účinným znamením
Otcovho konania. Práve preto som
vyhlásil mimoriadny Svätý rok
milosrdenstva, ktorý má byť pre
Cirkev blahodarným časom, aby sa



svedectvo veriacich stalo mocnejším
a účinnejším.

Svätý rok sa začne 8. decembra 2015
na sviatok Nepoškvrneného počatia
Panny Márie. Tento liturgický sviatok
naznačuje, akým spôsobom Boh koná
od počiatku našich dejín. Po hriechu
Adama a Evy Boh nechcel nechať ľudí
samých a v moci zla. Preto zhliadol
na Máriu, svätú a nepoškvrnenú v
láske (porov. Ef 1, 4), a vyvolil si ju,
aby sa stala matkou Vykupiteľa
človeka. Zoči-voči ťažobe hriechu
Boh odpovedá plnosťou odpustenia.
Milosrdenstvo je vždy väčšie ako
hriech a nik nemôže klásť hranice
Božej odpúšťajúcej láske. Na sviatok
Nepoškvrneného počatia Panny
Márie s radosťou otvorím svätú
bránu. Pri tejto príležitosti to bude
„brána milosrdenstva“, lebo
ktokoľvek ňou prejde, zakúsi Božiu
lásku, ktorá utešuje, odpúšťa a dáva
nádej.



Na nasledujúcu nedeľu, teda na
Tretiu adventnú nedeľu, sa otvorí
svätá brána na rímskej katedrále, na
Bazilike sv. Jána v Lateráne. Potom
sa otvoria sväté brány na ďalších
pápežských bazilikách. Nariaďujem,
aby sa v tú istú nedeľu v každej
partikulárnej cirkvi, na katedrále,
ktorá je materským kostolom
všetkých veriacich, alebo na
konkatedrále či na inom osobitne
významnom kostole, rovnako
otvorila na celý svätý rok brána
milosrdenstva. Na základe
rozhodnutia ordinára môže byť
otvorená aj na pútnických
svätyniach, kam prichádzajú mnohí
pútnici, ktorí sú na týchto svätých
miestach dotknutí milosťou a
nachádzajú cestu k obráteniu. Každá
partikulárna cirkev bude takto
priamo zapojená do prežívania
svätého roka ako mimoriadneho
času milosti a duchovnej obnovy.
Jubileum sa bude sláviť tak v Ríme,
ako aj v partikulárnych cirkvách ako



viditeľný znak univerzálneho
spoločenstva Cirkvi.

4. Zvolil som termín 8. december,
pretože sa spája s mnohými
významnými udalosťami v nedávnej
minulosti Cirkvi. Svätú bránu tak
otvorím na päťdesiate výročie
ukončenia Druhého vatikánskeho
koncilu. Cirkev cíti povinnosť stále si
uchovávať túto udalosť v pamäti
živú. Začala sa ňou totiž pre Cirkev
nová etapa v dejinách. Otcovia, ktorí
sa zišli na koncile, silne pociťovali
potrebu hovoriť o Bohu ľuďom svojej
doby zrozumiteľnejším spôsobom,
vnímajúc to ako skutočné vanutie
Ducha. Po zbúraní múrov, ktoré dlhý
čas uzatvárali Cirkev do
privilegovanej pevnosti, nastal čas
hlásať evanjelium novým spôsobom.
Nastala nová etapa evanjelizácie,
ktorá je od počiatku stále tá istá. Pre
všetkých kresťanov to bol nový
záväzok, aby svedčili o svojej viere s
väčším zápalom a presvedčením.



Cirkev cítila, že jej úlohou je byť vo
svete živým znamením Otcovej lásky.

Na myseľ mi prichádzajú
veľavýznamné slová, ktoré svätý Ján
XXIII. vyslovil pri otvorení koncilu,
aby naznačil cestu, ktorou treba ísť:
„Teraz Kristova nevesta
uprednostňuje používanie lieku
milosrdenstva namiesto používania
zbraní prísnosti... Kým Katolícka
cirkev týmto ekumenickým koncilom
vztyčuje pochodeň katolíckej pravdy,
zároveň chce ukázať, že je milujúcou,
dobrotivou a trpezlivou matkou
všetkých a voči svojim oddeleným
deťom sa riadi milosrdenstvom a
dobrotou.“2 V tej istej línii sa vyslovil
aj blahoslavený Pavol VI., ktorý na
záver koncilu povedal: „Radi by sme
zdôraznili, že náboženstvom nášho
koncilu bola predovšetkým láska...
Dávny príbeh Samaritána sa stal
paradigmou spirituality koncilu...
Vlna lásky a obdivu sa z koncilu
rozliala na moderný svet ľudstva.



Áno, chyby boli odsúdené, pretože
láska si nevyžaduje nič menšie ako
pravdu. No voči ľuďom sa prejavilo
iba napomenutie a láska. Namiesto
deprimujúcich diagnóz
povzbudzujúce lieky; namiesto
zlovestných predpovedí vyslal koncil
súčasnému svetu posolstvá nádeje:
nielenže rešpektoval jeho hodnoty,
ale ich aj pochválil, jeho úsilie
podporil, jeho túžby očistil a
požehnal... Musíme tiež zdôrazniť
ďalší fakt: celé toto doktrinálne
bohatstvo sa obracia jediným
smerom: službe človeku – človeku v
každom stave, v každej jeho slabosti
a núdzi.“3

S týmito pocitmi vďaky za to, čo
Cirkev dostala, i zodpovednosti za
úlohu, ktorá nás čaká, prejdeme
svätou bránou s plnou dôverou, že
nás sprevádza moc vzkrieseného
Pána, ktorý nás na našej púti stále
podopiera. Duch Svätý, ktorý vedie
kroky veriacich, keď spolupracujú na



diele spásy, ktoré uskutočnil Kristus,
nech riadi a povzbudzuje Boží ľud,
aby dokázal kontemplovať tvár
milosrdenstva.4

5. Svätý rok sa skončí liturgickou
slávnosťou Krista Kráľa 20.
novembra 2016. V ten deň, keď
zatvoríme svätú bránu, budeme
predovšetkým naplnení vďakou voči
Najsvätejšej Trojici za to, že nám
darovala tento mimoriadny čas
milosti. Zveríme život Cirkvi, celé
ľudstvo i obrovský vesmír Kristovej
vláde s prosbou, aby vylial na nás
svoje milosrdenstvo ako rannú rosu
a aby tak všetci mohli spoločne
budovať svetlú budúcnosť. Ako
vrúcne si želám, aby nadchádzajúce
roky boli poznačené
milosrdenstvom, aby sme išli v
ústrety každému človeku, prinášajúc
mu Božiu dobrotu a nehu. Nech sa
všetkým, veriacim i tým vzdialeným,
dostane tohto balzamu
milosrdenstva ako znamenia Božieho



kráľovstva, ktoré je už prítomné
uprostred nás.

6. „Milosrdenstvo je Božou
vlastnosťou a v tom sa najviac
ukazuje jeho všemohúcnosť.“5 Slová
svätého Tomáša Akvinského svedčia
o tom, že Božie milosrdenstvo nie je
prejavom slabosti, ale je skôr
charakteristikou Božej
všemohúcnosti. Práve preto sa v
jednej z najstarších omšových
modlitieb dňa modlíme: „Dobrotivý
Bože, ty najviac prejavuješ svoju
všemohúcnosť, keď sa zmilúvaš a
odpúšťaš.“6 Preto v dejinách ľudstva
bude Boh vždy tým, ktorý je
nablízku, ktorý sa stará, je svätý a
milosrdný.

Dvojicou slov „trpezlivý a milosrdný“
sa v Starom zákone často opisuje
Božia povaha. Božie milosrdenstvo
sa konkrétne prejavuje v mnohých
udalostiach dejín spásy, keď jeho
dobrota prevažuje nad trestom a



zničením. Zvlášť žalmy poukazujú na
túto vznešenosť jeho konania: „Veď
on ti odpúšťa všetky neprávosti, on
lieči všetky tvoje neduhy; on
vykupuje tvoj život zo záhuby, on ťa
venčí milosrdenstvom a milosťou“ (Ž
103, 3 – 4). Ďalší žalm ešte jasnejšie
potvrdzuje konkrétne znaky
milosrdenstva: „Pán vyslobodzuje
väzňov, Pán otvára oči slepým, Pán
dvíha skľúčených, Pán miluje
spravodlivých. Pán ochraňuje
cudzincov, ujíma sa siroty a vdovy,
ale hatí cesty hriešnikov“ (Ž 146, 7 –
9). A nakoniec ešte jedno vyjadrenie
žalmistu: „Uzdravuje skľúčených
srdcom a obväzuje ich rany... Tichých
sa Pán ujíma, ale hriešnikov ponižuje
až po zem“ (Ž 147, 3. 6). Skrátka,
Božie milosrdenstvo nie je len
abstraktnou ideou, ale je konkrétnou
realitou, ktorou Boh zjavuje svoju
lásku ako lásku otca a matky, ktorí
pociťujú náklonnosť k svojmu dieťaťu
z najhlbšieho vnútra svojej bytosti.
Skutočne možno povedať, že ide



priam o „vášnivú“ lásku. Pramení
zvnútra ako hlboký, prirodzený cit,
utkaný z nehy a súcitu, trpezlivosti a
odpúšťania.

7. „Jeho milosrdenstvo je večné.“
Tento refrén sa opakuje za každým
veršom Žalmu 136, ktorý rozpráva o
dejinách Božích zjavení. Vďaka
milosrdenstvu majú všetky udalosti
Starého zákona hlbokú spásnu
hodnotu. Milosrdenstvo robí z dejín
Boha s Izraelom dejiny spásy.
Neustále opakovanie refrénu – „jeho
milosrdenstvo je večné“ – ako je to v
spomínanom žalme, akoby chcelo
prelomiť kruh priestoru a času a
všetko vsadiť do večného tajomstva
lásky. Akoby sa tým chcelo povedať,
že nielen v dejinách, ale aj vo
večnosti bude človek neustále pod
milosrdným pohľadom Otca. Preto
nie náhodou chcel izraelský ľud
vložiť tento žalm – „veľký hallel“, ako
ho nazývajú – do najdôležitejších
liturgických sviatkov.



Ježiš sa modlil tento žalm
milosrdenstva pred svojím
umučením. Dosvedčuje to evanjelista
Matúš, keď hovorí, že Ježiš a učeníci,
„potom [ako] zaspievali
chválospev“ (Mt 26, 30), vyšli na
Olivovú horu. Keď Ježiš ustanovil
Eucharistiu ako trvalú pamiatku na
seba a svoju Veľkú noc, vložil toto
najvyššie gesto Zjavenia symbolicky
do svetla milosrdenstva. V tej istej
perspektíve milosrdenstva prežíval
Ježiš aj svoje umučenie a smrť,
vedomý si veľkého tajomstva lásky,
ktoré sa uskutoční na kríži. Poznanie,
že sám Ježiš sa modlil tento žalm,
robí ho pre nás kresťanov ešte
dôležitejším a zaväzuje nás prijať
tento refrén do našich každodenných
modlitieb chvály: „Jeho
milosrdenstvo je večné.“

8. S pohľadom upretým na Ježiša a na
jeho milosrdnú tvár môžeme zachytiť
lásku Najsvätejšej Trojice. Poslanie,
ktoré Ježiš prijal od Otca, bolo: zjaviť



tajomstvo Božej lásky v jej plnosti.
„Boh je láska“ (1 Jn 4, 8. 16), tvrdí
evanjelista Ján ako prvý a jediný v
celom Svätom písme. Táto láska je
teraz viditeľná a hmatateľná v celom
Ježišovom živote. Jeho osoba nie je
ničím iným ako láskou; láskou, ktorá
sa dáva nezištne. Jeho vzťahy s
ľuďmi, s ktorými sa stretá, poukazujú
na niečo jedinečné a neopakovateľné.
Znamenia, ktoré koná, predovšetkým
voči hriešnikom, chudobným,
vylúčeným, chorým a trpiacim, sú
prejavom milosrdenstva. Všetko v
ňom hovorí o milosrdenstve. Nič v
ňom nie je bez súcitu.

Keď Ježiš videl, že zástupy ľudí, ktoré
ho nasledovali, sú unavené,
zmorené, sklesnuté a bez pastiera, z
hĺbky srdca pocítil s nimi súcit
(porov. Mt 9, 36). Mocou tejto súcitnej
lásky uzdravoval chorých, ktorých
mu prinášali (porov. Mt 14, 14), a
niekoľkými chlebami a rybami
nasýtil veľké zástupy (porov. Mt 15,



37). Vo všetkých týchto situáciách bol
Ježiš pohnutý práve milosrdenstvom,
s ktorým čítal v srdciach svojich
poslucháčov a odpovedal na ich
najopravdivejšie potreby. Keď stretol
naimskú vdovu, ktorá išla pochovať
svojho jediného syna, pocítil veľký
súcit s nesmiernou bolesťou plačúcej
matky a navrátil jej syna tým, že ho
vzkriesil z mŕtvych (porov. Lk 7, 15).
Potom, ako oslobodil posadnutého z
Gerasy, zveril mu toto poslanie:
„Choď domov k svojim a zvestuj im,
aké veľké veci ti urobil Pán a ako sa
nad tebou zmiloval“ (Mk 5, 19). Aj
povolanie Matúša zapadá do tejto
perspektívy milosrdenstva. Keď Ježiš
prechádzal okolo mýta, jeho pohľad
pritiahol Matúšov. Bol to pohľad plný
milosrdenstva, ktoré tomuto človeku
odpúšťalo hriechy a ktorým Ježiš
premohol odpor ostatných učeníkov
a vybral si jeho, hriešnika a mýtnika,
za jedného z Dvanástich. Svätý Béda
Ctihodný vo svojom komentári k tejto
scéne z evanjelia napísal, že Ježiš sa



pozrel milosrdne na Matúša a vyvolil
si ho: miserando atque eligendo.7
Tento výraz ma vždy tak veľmi
fascinoval, že som si ho zvolil sa
svoje motto.

9. V podobenstvách venovaných
milosrdenstvu Ježiš odhaľuje povahu
Boha ako Otca, ktorý sa nikdy
nevzdáva, až kým neodstráni hriech
a svojím súcitom a milosrdenstvom
nezvíťazí nad odporom. Poznáme
tieto podobenstvá, zvlášť tri z nich: o
stratenej ovci, o stratenej drachme a
o otcovi a dvoch synoch (porov. Lk
15, 1 ‒ 32). V týchto podobenstvách
sa zdôrazňuje Božia radosť najmä vo
chvíli, keď odpúšťa. Nachádzame v
nich jadro evanjelia i našej viery,
pretože milosrdenstvo sa v nich
predstavuje ako sila, ktorá všetko
premáha, napĺňa srdce láskou a
utešuje odpustením.

V inom podobenstve nás okrem toho
poúča vzhľadom na náš kresťanský



životný štýl. Ježiš, vyprovokovaný
Petrovou otázkou, koľkokrát treba
odpustiť, odpovedá: „Hovorím ti: Nie
sedem ráz, ale sedemdesiatsedem
ráz“ (Mt 18, 22), a rozpovie
podobenstvo o „nemilosrdnom
sluhovi“. Toho si Pán zavolá a žiada
ho, aby mu vrátil vysokú sumu. No
on ho na kolenách prosí, aby mu
pozhovel. Vzápätí nato stretá svojho
spolusluhu, ktorý mu dlhuje pár
denárov. Ten mu padne k nohám a
úpenlivo ho prosí o zľutovanie, no on
to odmietne a dá ho uväzniť. Keď sa
to pán dozvie, veľmi sa rozhnevá a
dá si zavolať onoho sluhu a povie
mu: „Nemal si sa teda aj ty zľutovať
nad svojím spolusluhom, ako som sa
ja zľutoval nad tebou?“ (Mt 18, 33). A
Ježiš končí slovami: „Tak aj môj
nebeský Otec urobí vám, ak
neodpustíte zo srdca každý svojmu
bratovi“ (Mt 18, 35).

Podobenstvo obsahuje hlboké
ponaučenie pre každého z nás. Ježiš



potvrdzuje, že milosrdenstvo nie je
len spôsob, akým koná Otec, ale stáva
sa kritériom na pochopenie, kto sú
jeho skutoční synovia. Skrátka, sme
povolaní žiť milosrdenstvo, pretože
najprv bolo milosrdenstvo
preukázané voči nám. Odpustenie
urážok sa stáva tým najjasnejším
prejavom milosrdnej lásky a pre nás
kresťanov je imperatívom, na ktorý
nesmieme zabúdať. Aké ťažké sa zdá
znova a znova odpúšťať! A predsa je
odpustenie nástrojom, ktorý sme
dostali do svojich krehkých rúk, aby
sme dosiahli pokoj srdca. Zanechať
nenávisť, hnev, násilie a pomstu je
nevyhnutnou podmienkou šťastného
života. Osvojme si teda Apoštolovu
výzvu: „Slnko nech nezapadá nad
vaším hnevom“ (Ef 4, 26). A
predovšetkým počúvajme Ježišove
slová, podľa ktorých je milosrdenstvo
ideálom života a kritériom
vierohodnosti našej viery:
„Blahoslavení milosrdní, lebo oni
dosiahnu milosrdenstvo“ (Mt 5, 7).



Týmto blahoslavenstvom sa máme
zvlášť horlivo inšpirovať v tomto
svätom roku.

Je zrejmé, že milosrdenstvo je vo
Svätom písme kľúčovým slovom,
ktoré označuje konanie Boha voči
nám. Boh sa neobmedzuje len na
tvrdenie, že nás miluje, ale robí túto
lásku viditeľnou a hmatateľnou. V
skutočnosti by láska nikdy nemala
byť iba abstraktným slovom. Zo
svojej povahy sa prejavuje
konkrétne: úmyslami, postojmi,
správaním, ktoré sa overujú v
každodennom konaní. Božie
milosrdenstvo zodpovedá Božej
zodpovednosti za nás. Boh sa cíti za
nás zodpovedný, želá si naše dobro a
chce nás vidieť šťastných, plných
radosti a pokoja. Na tú istú vlnovú
dĺžku sa má naladiť aj milosrdná
láska kresťanov. Ako miluje Otec, tak
milujú aj deti. Ako je on milosrdný,
tak sme aj my povolaní byť jedni voči
druhým milosrdní.



10. Milosrdenstvo je nosným
pilierom života Cirkvi. Celé jej
pastoračné konanie má byť
preniknuté nehou, s ktorou sa
obracia na veriacich; nič z jej
ohlasovania a z jej svedectva pred
svetom sa nezaobíde bez
milosrdenstva. Dôveryhodnosť Cirkvi
vedie cez milosrdnú a súcitnú lásku.
Cirkev „prežíva neuhasiteľnú túžbu
ponúkať milosrdenstvo“.8 Možno
sme už dlho zabúdali ukazovať a žiť
cestu milosrdenstva. Na jednej strane
pokušenie uplatňovať vždy iba
spravodlivosť spôsobilo, že sme
zabudli, že to je len prvý, hoci
nevyhnutný a potrebný krok, no
Cirkev predsa potrebuje ísť ďalej, aby
dosiahla vyšší a dôležitejší cieľ. Na
druhej strane je smutné vidieť, ako je
v našej kultúre skúsenosť odpustenia
čoraz vzácnejšia. Dokonca sa niekedy
zdá, že sa samotné toto slovo vytráca.
Bez svedectva odpúšťania však
ostane život neplodným a sterilným,
akoby sme žili na vyprahnutej púšti.



Pre Cirkev opäť nastal čas ujať sa
radostnej zvesti o odpustení. Je čas
vrátiť sa k tomu, čo je podstatné, aby
sme na seba vzali slabosti a ťažkosti
našich bratov. Odpustenie je silou,
ktorá kriesi človeka do nového života
a vlieva odvahu hľadieť do
budúcnosti s nádejou.

11. Nesmieme zabudnúť na dôležité
učenie, ktorému svätý Ján Pavol II.
venoval svoju druhú encykliku Dives
in misericordia, ktorú v tom čase
nikto nečakal a ktorá svojou témou
mnohých prekvapila. Chcem
pripomenúť zvlášť dve vyjadrenia
svätého pápeža. Predovšetkým
poukázal na to, že v dnešnej kultúre
sa zabúda na tému milosrdenstva:
„Tak sa zdá, že zmýšľanie ľudí
terajšieho veku – azda viac ako
predtým – sa stavia na odpor voči
Bohu milosrdenstva a snaží sa
odstrániť zo života a zo srdca človeka
aj myšlienku na milosrdenstvo. Lebo
slovo a náplň milosrdenstva akoby



znamenali obmedzenie pre človeka,
ktorý v dôsledku nesmierneho a
predtým nepoznaného pokroku vedy
a techniky teraz oveľa väčšmi rozšíril
svoje panstvo a podrobil si i ovládol
zem. Toto ovládanie zeme, ktoré sa
niekedy chápe len jednostranne a
povrchne, akoby nenechávalo nijaké
miesto pre milosrdenstvo... Z tohto
dôvodu sa v terajšom položení Cirkvi
a sveta mnohí ľudia – a ich združenia
– vedení živým citom viery takrečeno
samočinne obracajú na Božie
milosrdenstvo.“9

Okrem toho svätý Ján Pavol II. takto
zdôvodnil naliehavú potrebu
ohlasovať milosrdenstvo a svedčiť o
ňom v súčasnom svete: „Vychádza
totiž z lásky k človekovi a ku
všetkému, čo je ľudské a čo je podľa
mienky mnohých súčasných ľudí
veľmi ohrozené. Kristovo tajomstvo...
ma pobádalo, aby som znova
zdôraznil neporovnateľnú ľudskú
dôstojnosť; ono ma zároveň zaväzuje,



aby som hlásal milosrdenstvo ako
zmilúvajúcu sa Božiu lásku v tom
istom Kristovom tajomstve. Takisto
ma toto tajomstvo pozýva, aby som
sa obracal k tomuto milosrdenstvu a
vyprosoval ho v tejto ťažkej a
rozhodujúcej chvíli dejín Cirkvi i
sveta.“10 Jeho učenie je dnes
aktuálnejšie ako kedykoľvek predtým
a zaslúži si, aby sme ho v tomto
svätom roku znovu oživili. Chceme si
osvojiť jeho ďalšie slová: „Cirkev žije
opravdivým životom, keď vyznáva a
hlása milosrdenstvo – túto
najpodivuhodnejšiu vlastnosť
Stvoriteľa a Vykupiteľa – a keď
privádza ľudí k prameňom
Spasiteľovho milosrdenstva, ktoré
ona opatruje a rozdáva.“11

12. Cirkev má poslanie ohlasovať
Božie milosrdenstvo, ktoré je
pulzujúcim srdcom evanjelia a skrze
ktoré má evanjelium dospieť k srdcu
a mysli každého človeka. Kristova
nevesta si osvojuje správanie



Božieho Syna, ktorý ide v ústrety
všetkým a nikoho nevylučuje. V našej
dobe, keď je Cirkev zapojená do
novej evanjelizácie, si téma
milosrdenstva vyžaduje, aby bolo
predkladané s novým nadšením a s
novým pastoračným prístupom. Pre
Cirkev a pre dôveryhodnosť jej
hlásania je rozhodujúce, aby v praxi
žila milosrdenstvo a osobne o ňom
svedčila. Ak má jej jazyk a jej gestá
preniknúť do ľudských sŕdc a
podnietiť ich, aby hľadali cestu späť k
Otcovi, musia tlmočiť milosrdenstvo.

Prvou pravdou Cirkvi je Kristova
láska. Cirkev je služobnicou tejto
lásky vedúcej k odpúšťaniu, ba až k
obetovaniu seba samého, a
sprostredkuje ju ľuďom. Preto tam,
kde sa Cirkev nachádza, tam musí
byť zjavné Otcovo milosrdenstvo. V
našich farnostiach, spoločenstvách,
združeniach a hnutiach, skrátka
všade tam, kde sú kresťania, má mať



každý možnosť nájsť oázu
milosrdenstva.

13. Tento mimoriadny Svätý rok
chceme prežívať vo svetle Pánových
slov: milosrdní ako Otec. Evanjelista
zaznamenáva Ježišovo učenie:
„Buďte milosrdní, ako je milosrdný
váš Otec!“ (Lk 6, 36). Je to životný
program, ktorý je veľmi náročný, no
aj plný radosti a pokoja. Ježišov
príkaz je adresovaný tým, ktorí
počúvajú jeho slová (porov. Lk 6, 27).
Aby sme dokázali byť milosrdní,
musíme najskôr počúvať Božie slovo.
To znamená, že musíme znovu
objaviť hodnotu rozjímania v tichosti
o Slove, ktoré k nám hovorí. Takto
bude možné kontemplovať Božie
milosrdenstvo a prijať ho za svoj
životný štýl.

14. Osobitným znakom svätého roka
je putovanie, pretože tento rok je
obrazom cesty, ktorú každý človek
uskutočňuje svojím životom. Život je



putovaním a ľudská bytosť je viator,
pútnik kráčajúci cestou do
vytúženého cieľa. Rovnako ak
chceme dôjsť k svätej bráne v Ríme či
na ktoromkoľvek inom mieste,
musíme každý podľa svojich síl
vykonať istú púť. Táto púť
symbolizuje, že aj milosrdenstvo je
cieľom, ktorý treba dosiahnuť a ktorý
si vyžaduje námahu a obetu. Púť
nech je teda popudom na obrátenie:
prostredníctvom svätej brány sa
dáme objať Božím milosrdenstvom a
zaviažeme sa, že budeme milosrdní
voči druhým, ako je Otec milosrdný
voči nám.

Pán Ježiš nám naznačuje etapy tejto
púte, ktorou možno dospieť k
spomínanému cieľu: „Nesúďte a
nebudete súdení. Neodsudzujte a
nebudete odsúdení! Odpúšťajte a
odpustí sa vám. Dávajte a dajú vám:
mieru dobrú, natlačenú, natrasenú,
vrchovatú vám dajú do lona. Lebo
akou mierou budete merať vy, takou



sa nameria aj vám“ (Lk 6, 37 – 38).
Ježiš predovšetkým hovorí, aby sme
nesúdili a neodsudzovali. Ak sa
nechceme vystaviť Božiemu súdu,
nikto z nás nesmie byť sudcom
svojho brata. Ak totiž ľudia
posudzujú, ostávajú len na povrchu,
pokým Otec hľadí dovnútra. Akú
škodu narobia slová vyslovené zo
žiarlivosti a zo závisti! Hovoriť zle o
bratovi v jeho neprítomnosti
znamená stavať ho do zlého svetla,
kompromitovať jeho povesť a
uvrhnúť ho napospas klebetám.
Nesúdiť a neodsudzovať v
pozitívnom zmysle znamená vedieť
pochopiť, čo je v každom človeku
dobré, a nedovoliť, aby trpel pre naše
jednostranné súdy a pre náš
predpoklad, že všetko vieme. To však
ešte nestačí nato, aby sme boli
milosrdní. Ježiš nás žiada aj o to, aby
sme odpúšťali a dávali. Máme byť
nástrojmi odpustenia, pretože sme
ho od Boha dostali ako prví. Máme
byť veľkodušní voči všetkým, lebo



vieme, že aj nás Boh zahŕňa
veľkodušne svojím nesmiernym
dobrodením.

Milosrdní ako Otec je „motto“ tohto
svätého roka. Milosrdenstvo je
dôkazom toho, ako miluje Boh. On sa
dáva úplne, navždy, bezpodmienečne
a bez toho, že by za to niečo chcel.
Prichádza nám na pomoc, keď ho
vzývame. Je krásne, že sa denná
modlitba Cirkvi končí slovami: „Bože,
príď mi na pomoc; Pane, ponáhľaj sa
mi pomáhať“ (Ž 70, 2). Pomoc, ktorú
vzývame, je už prvým krokom
Božieho milosrdenstva voči nám. On
nám prichádza pomôcť v našej
slabosti, v ktorej žijeme. Jeho pomoc
spočíva v tom, že nám umožňuje
zachytiť jeho prítomnosť a blízkosť.
Deň čo deň sa aj my, dotknutí jeho
súcitom, môžeme stávať súcitnými
voči druhým.

15. V tento svätý rok môžeme otvoriť
srdcia tým, ktorí žijú na tých



najodľahlejších existenciálnych
perifériách, ktoré často moderná
doba tragickým spôsobom vytvára.
Koľko nebezpečných a bolestných
situácií sa dnes vyskytuje vo svete!
Koľkými ranami na tele sú poznačení
mnohí ľudia, čo stratili svoj hlas,
pretože ich volanie zoslablo či
zaniklo v dôsledku ľahostajnosti
bohatých národov. Počas tohto
jubilea je Cirkev ešte väčšmi
povolaná liečiť tieto rany, mierniť ich
olejom útechy, obväzovať ich
milosrdenstvom a liečiť nevyhnutnou
solidaritou a láskavou pozornosťou.
Neupadnime do ponižujúcej
ľahostajnosti, do zvyku uspávajúceho
ducha a zabraňujúceho objavovať
nové veci, do ničivého cynizmu.
Otvorme oči, aby sme videli biedu
sveta, rany toľkých bratov a sestier
zbavených ľudskej dôstojnosti, a
dajme sa vyprovokovať, aby sme
vypočuli ich volanie o pomoc. Naše
ruky nech chytia ich ruky,
pritiahnime si ich k sebe, aby pocítili



teplo našej prítomnosti, priateľstva a
bratstva. Nech sa ich volanie stane aj
naším volaním, aby sme spoločne
prelomili bariéru ľahostajnosti, ktorá
často suverénne vládne, aby skryla
pokrytectvo a egoizmus.

Mojím vrúcnym želaním je, aby sa
kresťanský ľud počas tohto jubilea
zamýšľal nad telesnými a
duchovnými skutkami
milosrdenstva. Takto sa prebudí naše
svedomie, ktoré je voči dráme
chudoby akoby otupené, a čoraz
hlbšie prenikneme do srdca
evanjelia, kde sú Božím
milosrdenstvom uprednostňovaní
chudobní. Ježiš nám v kázni
predstavuje skutky milosrdenstva,
aby sme spoznali, či žijeme alebo
nežijeme ako jeho učeníci. Znovu
objavme skutky telesného
milosrdenstva: dávať jesť hladným,
dávať piť smädným, odievať nahých,
prichýliť pocestných, navštevovať
chorých, poskytovať pomoc väzňom,



pochovávať mŕtvych. A nezabúdajme
ani na skutky duchovného
milosrdenstva: dobre radiť
pochybujúcim, poúčať nevedomých,
napomínať hriešnikov, tešiť
zarmútených, trpezlivo znášať
krivdu, odpúšťať ubližujúcim, modliť
sa za živých a mŕtvych.

Nemôžeme ujsť pred Pánovými
slovami, veď na základe nich budeme
súdení: či sme dali jesť hladnému a
piť smädnému. Či sme prichýlili
pocestného a zaodeli nahého. Či sme
si našli čas, aby sme navštívili
chorého alebo väzňa (porov. Mt 25,
31 – 45). Rovnako sa nás opýtajú, či
sme pomohli odstrániť pochybnosti,
ktoré sú často zdrojom strachu a
osamelosti; či sme dokázali zvíťaziť
nad nevzdelanosťou, v ktorej žijú
milióny ľudí, najmä detí, ktoré
nemajú potrebnú pomoc, aby
vyviazli z chudoby; či sme boli
nablízku tým, ktorí sú osamelí a
smutní; či sme odpustili tým, ktorí



nás urazili, a či sme odmietli každú
nevraživosť a nenávisť, ktoré vedú k
násiliu; či sme boli trpezliví podľa
vzoru Boha, ktorý má s nami takú
veľkú trpezlivosť; a konečne, či sme
zverovali v modlitbe Pánovi svojich
bratov a sestry. V každom z týchto
„najmenších“ je prítomný sám
Kristus. Jeho telo sa stáva znova
viditeľným, ako telo zmučené,
doráňané, bičované, vyhladnuté, na
úteku... aby sme ho spoznali, dotýkali
sa ho a starali sa oň. Nezabudnime
na slová sv. Jána z Kríža: „Na
súmraku života budeme súdení z
lásky.“12

16. V Lukášovom evanjeliu
nachádzame ďalší dôležitý aspekt,
ako s vierou prežívať svätý rok.
Evanjelista rozpráva, ako sa v jednu
sobotu Ježiš vrátil do Nazareta a
vstúpil do synagógy, ako mal vo
zvyku. Vyzvali ho, aby čítal Písmo a
komentoval ho. Išlo o pasáž z
proroka Izaiáša (61, 1 – 2), kde bolo



napísané: „Duch Pána je nado mnou,
lebo ma pomazal, aby som hlásal
evanjelium chudobným. Poslal ma
oznámiť zajatým, že budú
prepustení, a slepým, že budú vidieť;
utláčaných prepustiť na slobodu a
ohlásiť Pánov milostivý rok“ (Lk 4, 18
– 19). Toto je „milostivý rok“, ktorý
Pán ohlasoval a ktorý túžime
prežívať. Tento svätý rok so sebou
prináša bohatstvo Ježišovho
poslania, ktoré zaznieva v
prorokových slovách: prinášať slovo
a gesto útechy chudobným, ohlasovať
oslobodenie tým, ktorí sú v modernej
spoločnosti väzňami novodobých
otroctiev, navracať zrak tým, čo
nevidia, lebo sa stiahli do seba, a
dôstojnosť všetkým, ktorým bola
odňatá. Ježišovo ohlasovanie sa môže
stať znova viditeľným v odpovediach
viery, ktoré majú kresťania dávať
svojím svedectvom. Nech nás pritom
sprevádzajú apoštolove slová: „Kto
preukazuje milosrdenstvo, nech to
robí radostne“ (Rim 12, 8).



17. Pôstne obdobie jubilejného roka
nech sa prežíva ešte intenzívnejšie
ako čas vhodný na slávenie a
zakúšanie Božieho milosrdenstva.
Nad koľkými stranami Svätého písma
možno v pôste rozjímať, aby sme
objavili Otcovu milosrdnú tvár!
Môžeme pritom s prorokom
Micheášom opakovať slová: Ty, Pane,
si Boh, ktorý odníma neprávosť a
odpúšťa hriechy, ktorého hnev
netrvá večne, lebo má záľubu v
zľutovaní. Pane, vráť sa k nám a
zmiluj sa nad svojím ľudom. Zmy
naše hriechy a do morských hlbín
zahoď všetky naše viny (porov. Mich
7, 18 ‒ 19).

V tomto čase modlitby, pôstu a
milosrdnej lásky možno
konkrétnejšie rozjímať nad týmito
slovami proroka Izaiáša: „Nie toto je
pôst, aký som si vyvolil: rozviazať
putá nespravodlivé, uvoľniť povrazy
otroctva, zlomených prepustiť na
slobodu a rozlámať všetky okovy?



Lámať hladnému svoj chlieb,
blúdiacich bedárov zaviesť do svojho
domu? Ak vidíš nahého, zaodej ho a
pred svojím blížnym sa neskrývaj!
Vtedy ako zora vyrazí tvoje svetlo a
rana sa ti rýchlo zahojí. Pred tebou
pôjde tvoja spravodlivosť a Pánova
sláva za tebou. Vtedy budeš volať a
Pán ti odpovie, budeš kričať o pomoc
a on ti povie: ,Tu som!‘ Ak odstrániš
zo svojho stredu utláčanie a
prestaneš ukazovať prstom a hovoriť
bezbožne, ak obetuješ svoj život pre
hladného a nasýtiš dušu ubitú, vtedy
zažiari vo tmách tvoje svetlo a tvoja
temnota bude ako poludnie. Pán ťa
bude neprestajne sprevádzať; i na
miestach vyprahnutých ťa nasýti a
tvoje kosti upevní; a budeš ako
polievaná záhrada a ako prameň,
ktorého voda nevysýcha“ (Iz 58, 6 –
11).

V diecézach nech sa šíri iniciatíva „24
hodín pre Pána“, ktorá sa slávi v
piatok a sobotu pred Štvrtou pôstnou



nedeľou. Mnohí ľudia začínajú
pristupovať k sviatosti zmierenia a
medzi nimi i mnohí mladí, ktorí v
tejto skúsenosti často nájdu cestu,
ako sa vrátiť k Pánovi, k prežívaniu
intenzívnej modlitby a
znovuobjaveniu zmyslu vlastného
života. S presvedčením opäť
postavme do centra pozornosti
sviatosť zmierenia, pretože ona
umožňuje hmatateľne zakúsiť veľkosť
Božieho milosrdenstva. Pre každého
penitenta tak bude zdrojom
skutočného vnútorného pokoja.

Nikdy neprestanem trvať na tom, že
spovedníci majú byť opravdivým
znamením Otcovho milosrdenstva.
Spovedníkom sa nemožno stať
automaticky. Môžeme sa nimi stať,
najmä ak sme najskôr sami
kajúcnikmi hľadajúcimi odpustenie.
Nikdy nezabúdajme, že byť
spovedníkom znamená podieľať sa
na Ježišovom poslaní a byť
konkrétnym znamením kontinuity



Božej lásky, ktorá odpúšťa a
zachraňuje. Každý z nás prijal dar
Ducha Svätého na odpustenie
hriechov, zaň sme zodpovední. Nikto
z nás nie je pánom tejto sviatosti, ale
len verným služobníkom Božieho
odpúšťania. Každý spovedník má
prijímať veriacich ako otec v
podobenstve o márnotratnom
synovi: otec, ktorý beží synovi v
ústrety napriek tomu, že premrhal
jeho majetok. Spovedníci sú povolaní
objať tohto kajúceho syna, ktorý sa
vracia domov, a vyjadriť radosť z
toho, že sa našiel. Majú tiež
neúnavne vychádzať v ústrety
druhému synovi, ktorý ostal vonku a
nie je schopný radovať sa, aby mu
vysvetlili, že jeho prísny súd je
nespravodlivý a zoči-voči otcovmu
bezhraničnému milosrdenstvu
nezmyselný. Nech nekladú
nehanebné otázky, ale ako otec z
podobenstva nech prerušia reč, ktorú
si pripravil márnotratný syn, pretože
v srdci každého penitenta dokážu



zachytiť volanie o pomoc a prosbu o
odpustenie. Skrátka, spovedníci sú
povolaní, aby boli vždy, všade, v
každej situácii a napriek všetkému
znamením primátu milosrdenstva.

18. V Pôstnom období tohto svätého
roka mám v úmysle vyslať
misionárov milosrdenstva. Budú
znamením materinskej starostlivosti
Cirkvi o Boží ľud, aby vstúpil do
hĺbky bohatstva tohto tajomstva,
ktoré je pre vieru podstatné. Budú to
kňazi, ktorým dám moc odpúšťať aj
hriechy inak vyhradené len pre
Apoštolskú stolicu, aby sa tak ešte
zvýraznila šírka ich poverenia. Budú
predovšetkým živým znamením
toho, ako Otec prijíma tých, čo
hľadajú jeho odpustenie. Budú to
misionári milosrdenstva, pretože
umožnia všetkým zažiť opravdivé
stretnutie, plné ľudskosti, z ktorého
vyviera oslobodenie, zodpovednosť
za prekonanie prekážok a začatie
nového krstného života. Vo svojej



misii sa budú riadiť apoštolovými
slovami: „Boh totiž všetkých uzavrel
do nevery, aby sa nad všetkými
zmiloval“ (Rim 11, 32). Avšak všetci
bez výnimky sú pozvaní, aby sa
chopili výzvy milosrdenstva.
Misionári budú toto povolanie
prežívať s vedomím, že môžu upierať
svoj zrak na Ježiša, „milosrdného a
verného veľkňaza“ (Hebr 2, 17).

Prosím spolubratov biskupov, aby
pozývali a prijali týchto misionárov,
pretože majú byť predovšetkým
presvedčivými hlásateľmi
milosrdenstva. V diecézach nech sa
organizujú „ľudové misie“, aby títo
misionári mohli ohlasovať radosť z
odpustenia. Nech sa od nich
požaduje, aby vysluhovali sviatosť
zmierenia pre ľud, čím milostivý čas
jubilejného roka umožní mnohým
vzdialeným synom nájsť znovu cestu
do otcovského domu. Kňazi – zvlášť
počas intenzívneho Pôstneho
obdobia – nech usilovne vyzývajú



veriacich, aby pristúpili „k trónu
milosti, aby dosiahli milosrdenstvo a
našli milosť“ (Hebr 4, 16).

19. Slovo odpustenia nech dôjde ku
všetkým a pozvanie zakúsiť
milosrdenstvo nech nikoho nenechá
ľahostajným. Moja výzva na
obrátenie je adresovaná ešte
naliehavejšie tým, ktorí sú v
dôsledku spôsobu svojho života
ďaleko od Božej milosti. Zvlášť
myslím na mužov a ženy, ktorí patria
do zločineckých skupín, nech už sú
akékoľvek. Pre vaše dobro vás
prosím, zmeňte spôsob života.
Žiadam vás o to v mene Božieho
Syna, ktorý hoci bojoval proti
hriechu, nikdy neodmietol nijakého
hriešnika. Neupadnite do hroznej
pasce predstavy, že život závisí od
peňazí a že v porovnaní s nimi nič
nemá hodnotu a dôstojnosť. Je to len
klam. Peniaze si nevezmeme na
druhý svet. Peniaze nám neprinesú
pravé šťastie. Násilie použité na



hromadenie bohatstva nasiaknuté
krvou vás neurobí mocnými ani
nesmrteľnými. Všetci skôr či neskôr
skončia pred Božím súdom, ktorému
nik nemôže ujsť.

S rovnakou výzvou sa obraciam na
páchateľov alebo spolupáchateľov
korupcie. Táto hnisavá rana
spoločnosti je ťažkým hriechom,
ktorý volá do neba, pretože
podkopáva základy osobného i
spoločenského života. Korupcia bráni
hľadieť do budúcnosti s nádejou,
pretože svojou aroganciou a
nenásytnosťou ničí plány slabých a
utláča tých najchudobnejších. Je to
zlo, ktoré sa zahniezdilo v
každodenných gestách, aby sa
následne rozšírilo do verejných
škandálov. Korupcia je tvrdošijné
zotrvávanie v hriechu, snaží sa
nahradiť Boha ilúziou, že peniaze
predstavujú formu moci. Je to dielo
temnoty, živené nedôverou a
intrigami. Corruptio optimi pessima,



oprávnene tvrdí sv. Gregor Veľký,
zdôrazňujúc, že nikto sa nemôže
považovať za imúnneho pred týmto
pokušením. Na jej vymazanie z
osobného a spoločenského života je
potrebná múdrosť, bdelosť, čestnosť,
transparentnosť spolu s odvahou
verejne na ňu poukazovať. Ak sa
proti nej otvorene nebojuje, skôr či
neskôr z nás spraví svojich
komplicov a zničí nám život.

Toto je ten najvhodnejší čas, aby sme
zmenili svoj život! Toto je čas dať sa
chytiť za srdce. Zoči-voči
spáchanému zlu, aj ťažkým zločinom,
nastala chvíľa vypočuť plač
nevinných, ktorých obrali o majetok,
dôstojnosť, city, samotný život.
Zotrvanie na ceste zla je len zdrojom
ilúzií a smútku. Skutočný život je
úplne iný. Boh nám neprestáva
podávať pomocnú ruku. Stále je
pripravený počúvať, rovnako ako aj
ja a moji bratia biskupi a kňazi. Stačí
len prijať pozvanie na obrátenie a



podriadiť sa spravodlivosti, pokým
Cirkev ponúka milosrdenstvo.

20. V tejto súvislosti nebude na
škodu, keď si pripomenieme vzťah
medzi spravodlivosťou a
milosrdenstvom. Nie sú to dve
protikladné stránky, ale dva rozmery
jedinej reality, ktorá sa postupne
rozvíja až dospeje k svojmu vrcholu
v plnosti lásky. Spravodlivosť je pre
občiansku spoločnosť základným
pojmom a bežne sa vzťahuje k
právnemu poriadku,
prostredníctvom ktorého sa zákon
aplikuje. Pod spravodlivosťou sa
rozumie, že každý má dostať to, čo
mu patrí. V Biblii sa často spomína
Božia spravodlivosť a Boh ako sudca.
Spravodlivosť sa tu zvyčajne chápe
ako celkové zachovávanie Zákona a
správanie každého dobrého Izraelitu
v súlade s Božími prikázaniami.
Tento pohľad však neraz upadol do
legalizmu, pôvodný zmysel
spravodlivosti sa mystifikoval a



zahmlila sa jej hlboká hodnota. Ak
chceme prekonať legalistickú
perspektívu, treba pripomenúť, že vo
Svätom písme sa spravodlivosť chápe
v zásade ako dôveryplné odovzdanie
sa do Božej vôle.

Ježiš sám niekoľkokrát povedal, že
viera je dôležitejšia než
zachovávanie zákona. A v tomto
zmysle musíme chápať aj jeho slová,
ktorými odpovedal, keď ho farizeji
pri stolovaní s Matúšom a ďalšími
mýtnikmi a hriešnikmi skúšali:
„Choďte a naučte sa, čo to
znamená: ,Milosrdenstvo chcem, a
nie obetu.‘ Neprišiel som volať
spravodlivých, ale hriešnikov“ (Mt 9,
13). Oproti chápaniu spravodlivosti
ako čistého zachovávania zákona, na
základe ktorého sú ľudia súdení a
rozdeľovaní na spravodlivých a
hriešnikov, chce Ježiš poukázať na
veľký dar milosrdenstva, ktoré
vyhľadáva hriešnikov, aby im
ponúklo odpustenie a spásu. Potom



je zrejmé, prečo ho pre tento jeho
oslobodzujúci a obnovujúci pohľad
farizeji a zákonníci odmietali. Pre
vernosť zákonu totiž kládli na plecia
druhých ľudí bremená, čím však
podkopávali Otcovo milosrdenstvo.
Výzva na dodržiavanie zákona
nemôže brániť tomu, aby sa venovala
náležitá pozornosť potrebám
súvisiacim s ľudskou dôstojnosťou.

Ježiš sa pritom odvoláva na text
proroka Ozeáša – „Lebo
milosrdenstvo chcem, a nie obetu

a poznanie Boha viac ako
celopaly“ (Oz 6, 6) – ktorý je v tejto
súvislosti veľmi príznačný. Ježiš
tvrdí, že odteraz má byť pravidlom
života jeho učeníkov primát
milosrdenstva, ako o tom svedčí on
sám, keď stoluje s hriešnikmi. Ešte
raz pripomínam, že milosrdenstvo
bolo zjavené ako základný rozmer
Ježišovho poslania. Je to skutočná
výzva pre tých, čo ho skúšali a trvali



na formálnom rešpektovaní zákona.
Ježiš však ide ponad rámec zákona;
jeho stretávanie sa s tými, ktorých
zákon považoval za hriešnikov, nám
umožňuje pochopiť, kam až siaha
jeho milosrdenstvo.

Aj apoštol Pavol prešiel podobnou
cestou. Prv ako stretol Krista na ceste
do Damasku, zasvätil život
spravodlivosti, spočívajúcej v
bezúhonnom zachovávaní zákona
(porov. Flp 3, 6). Obrátenie ku
Kristovi ho priviedlo k zmene postoja
až do tej miery, že v Liste Galaťanom
tvrdí: „Aj my sme uverili v Krista
Ježiša, aby sme boli ospravedlnení z
viery v Krista, a nie zo skutkov podľa
zákona, lebo zo skutkov podľa
zákona nebude ospravedlnený nijaký
človek“ (Gal 2, 16). Jeho chápanie
spravodlivosti sa teda radikálne
zmenilo. Pavol teraz dáva na prvé
miesto vieru, už nie zákon. Nie je to
zachovávanie zákona, ktoré spasí, ale
viera v Ježiša Krista, ktorý svojou



smrťou a zmŕtvychvstaním prináša
spásu spolu s milosrdenstvom, ktoré
ospravedlňuje. Božia spravodlivosť
sa teraz stáva oslobodením pre tých,
ktorí sú utláčaní otroctvom hriechu
so všetkými jeho dôsledkami. Božia
spravodlivosť je Božie odpustenie
(porov. Ž 51, 11 ‒ 16).

21. Milosrdenstvo neprotirečí
spravodlivosti, ale vyjadruje spôsob
Božieho zaobchádzania s
hriešnikom, ktorému ponúka
poslednú možnosť, aby sa spamätal,
obrátil a uveril. Skúsenosť proroka
Ozeáša nám ukazuje, ako
milosrdenstvo prekonáva
spravodlivosť. Epocha tohto proroka
patrí medzi najtragickejšie v dejinách
židovského národa. Kráľovstvo bolo
blízko zániku, ľud bol neverný
zmluve, vzdialil sa od Boha a stratil
vieru otcov. Podľa ľudského
zmýšľania je správne, že Boh chcel
odvrhnúť tento neverný ľud:
nedodržiaval totiž zmluvu, ktorú s



ním uzavrel, a tak si zaslúžil
spravodlivý trest, teda vyhnanstvo.
Slová proroka to potvrdzujú:
„Nevráti sa do egyptskej krajiny, lež
Asýr bude jeho kráľom, lebo sa
nechceli obrátiť“ (Oz 11, 5). No po
tejto reakcii, odvolávajúcej sa na
spravodlivosť, prorok predsa
radikálne mení svoj jazyk a odhaľuje
skutočnú Božiu tvár: „Srdce sa vo
mne obracia, budí sa moje
zľutovanie. Nevylejem svoj rozpálený
hnev, neznivočím zase Efraim, veď
som ja Boh, a nie človek, Svätý
uprostred teba“ (Oz 11, 8 – 9). Svätý
Augustín, akoby komentoval
prorokove slová, keď hovorí: „Boh
ľahšie zadrží svoj hnev ako
milosrdenstvo.“13 Je to presne tak.
Boží hnev trvá chvíľu, no jeho
milosrdenstvo je večné.

Ak by Boh ostal len pri
spravodlivosti, prestal by byť Bohom,
bol by ako všetci ľudia, ktorí sa
dovolávajú rešpektovania zákona.



Samotná spravodlivosť nestačí a
skúsenosť nás učí, že len odvolávanie
sa na ňu ju môže napokon zničiť.
Preto Boh prekonáva spravodlivosť
svojím milosrdenstvom a
odpúšťaním. To však neznamená
znehodnotenie spravodlivosti, ani sa
tým nestáva zbytočnou, naopak. Kto
pochybí, musí rátať s trestom. Trest
však nie je cieľom, ale začiatkom
obrátenia, aby hriešnik mohol
zakúsiť nežnosť odpustenia. Boh
neodmieta spravodlivosť. On ju
rozvíja a presahuje ešte
vznešenejším dianím, pri ktorom sa
zakusuje láska, ktorá je základom
pravej spravodlivosti. Ak nechceme
upadnúť do rovnakého omylu ako
jeho židovskí súčasníci, musíme
venovať pozornosť tomu, čo píše
Pavol: „Keďže nepoznajú Božiu
spravodlivosť a usilujú sa postaviť
svoju spravodlivosť, nepodriadili sa
Božej spravodlivosti. Veď cieľom
zákona je Kristus, aby spravodlivosť
dosiahol každý, kto verí“ (Rim 10, 3 –



4). Táto Božia spravodlivosť je
milosrdenstvom, udeleným všetkým
ako milosť prameniaca zo smrti a
zmŕtvychvstania Ježiša Krista.
Kristov kríž je teda Božím súdom nad
nami všetkými i nad celým svetom,
pretože skrze neho nám Boh ponúka
uistenie o svojej láske a novom
živote.

22. Jubileum súvisí aj s odpustkami.
Vo Svätom roku milosrdenstva majú
odpustky mimoriadny význam. Božie
odpustenie našich hriechov nemá
hranice. Vo smrti a zmŕtvychvstaní
Ježiša Krista nám Boh jasne ukazuje
svoju lásku, ktorá vedie až k zničeniu
ľudského hriechu. Dosiahnuť
zmierenie s Bohom je preto možné
skrze veľkonočné tajomstvo a
prostredníctvom Cirkvi. Boh je stále
pripravený odpúšťať a nikdy
neprestáva ponúkať odpustenie vždy
novým a nečakaným spôsobom. My
všetci máme skúsenosť s hriechom.
Vieme, že sme povolaní k dokonalosti



(porov. Mt 5, 48), no silne pociťujeme
ťažobu hriechu. Pokým zakúšame
moc milosti, ktorá nás premieňa,
pociťujeme aj silu hriechu, ktorým
sme dedične podmienení. Napriek
odpusteniu nosíme vo svojom živote
protirečenia, ktoré sú dôsledkom
našich hriechov. Vo sviatosti
zmierenia Boh odpúšťa hriechy, ktoré
sú skutočne vymazané; predsa však
ostáva na našom správaní a v našich
myšlienkach negatívna stopa, ktorú
zanechali hriechy. Božie
milosrdenstvo je však silnejšie ako
táto stopa. Berie na seba podobu
odpustkov, ktoré Otec
prostredníctvom Kristovej nevesty
ponúka hriešnikovi, ktorému už bolo
odpustené; oslobodzuje ho od každej
stopy následkov hriechu, a
uschopňuje ho konať s láskou a rásť v
láske namiesto toho, aby znova
upadol do hriechu.

Cirkev žije v spoločenstve svätých. V
Eucharistii sa toto spoločenstvo,



ktoré je Božím darom, uskutočňuje
ako duchovné zjednotenie, ktoré
spája nás veriacich so svätými a
blahoslavenými, ktorých je
nespočetne veľa (porov. Zjv 7, 4). Ich
svätosť prichádza na pomoc našej
krehkosti, a preto je matka Cirkev
svojou modlitbou a svojím životom
schopná ísť svätosťou jedných v
ústrety slabostiam druhých. Prežívať
odpustky v tomto svätom roku
znamená pristúpiť k Otcovmu
milosrdenstvu s istotou, že jeho
odpustenie sa vzťahuje na celok
života veriaceho. Odpustky sú
zakúšaním svätosti Cirkvi, ktorá sa
podieľa na všetkých dobrodeniach
Kristovho vykúpenia, aby sa
odpustenie rozšírilo až do jeho
najkrajnejších dôsledkov, kam až
siaha Božia láska. Prežívajme teda
intenzívne toto jubileum, prosme
Otca o odpustenie hriechov i o
rozšírenie jeho milosrdných
odpustkov.



23. Milosrdenstvo má platnosť, ktorá
presahuje hranice Cirkvi. Spája nás
so židovstvom aj s islamom, ktoré ho
považujú za jednu z
najcharakteristickejších Božích
vlastností. Izrael ako prvý prijal toto
zjavenie, ktoré prechádza dejinami
ako zdroj nevyčerpateľného
bohatstva, ktoré sa ponúka celému
ľudstvu. Texty Starého zákona – ako
sme videli – sú celé preniknuté
milosrdenstvom, pretože rozprávajú
o dielach, ktoré Pán vykonal pre svoj
ľud v najťažších situáciách jeho dejín.
Islam zasa prisudzuje Stvoriteľovi
okrem iných mien aj mená
Milosrdný a Milostivý. Toto zvolanie
často vyslovujú pery verných
moslimov, ktorí cítia, že Božie
milosrdenstvo ich v každodennej
slabosti sprevádza a posilňuje. Aj oni
veria, že nik nemôže toto
milosrdenstvo obmedziť, pretože
jeho dvere sú stále otvorené.



Nech tento Svätý rok milosrdenstva
podporí stretnutie s týmito
náboženstvami i s ďalšími
úctyhodnými náboženskými
tradíciami; nech nás viac otvorí pre
dialóg, aby sme sa lepšie poznali a
chápali; nech odstráni každú formu
uzavretosti a pohŕdania a tiež každú
formu násilia a diskriminácie.

24. Moje myšlienky sa dnes obracajú
na Matku milosrdenstva. Jej nežný
pohľad nech nás v tomto svätom
roku sprevádza, aby sme všetci mohli
znovu objaviť radosť z Božej nehy.
Nikto nepoznal hĺbku tajomstva
Boha, ktorý sa stal človekom, tak ako
Mária. Všetko v jej živote je
formované milosrdenstvom, ktoré sa
stalo telom. Matka ukrižovaného a
vzkrieseného Pána vstúpila do
svätyne Božieho milosrdenstva,
pretože sa intímne podieľala na
tajomstve jeho lásky.



Mária bola vyvolená, aby sa stala
Matkou Božieho Syna, a Otcova láska
ju od vekov pripravovala nato, aby
bola Archou zmluvy medzi Bohom a
ľuďmi. V srdci uchovávala Božie
milosrdenstvo, v dokonalom súzvuku
so svojím Synom Ježišom. Jej
chválospev na prahu Alžbetinho
domu bol venovaný milosrdenstvu,
ktoré sa šíri „z pokolenia na
pokolenie“ (Lk 1, 50). Aj my sme
súčasťou týchto prorockých slov
Panny Márie. To nech nám je
útechou a posilou, keď budeme
prechádzať svätou bránou, aby sme
zakúsili plody Božieho
milosrdenstva.

Mária a Ján, milovaný učeník, sú pod
krížom svedkami slov odpustenia,
ktoré vychádzajú z Ježišových úst.
Tento najvyšší prejav odpustenia
tým, ktorí ho ukrižovali, nám
ukazuje, kam až dokáže zájsť Božie
milosrdenstvo. Mária svedčí o tom,
že milosrdenstvo Božieho Syna



nepozná hranice a prichádza ku
všetkým, nikoho nevynímajúc.
Obráťme sa na ňu so starou a
zároveň zakaždým novou modlitbou
Salve Regina, aby k nám nikdy
neprestala obracať svoje milosrdné
oči a aby sme sa stali hodnými
kontemplovať tvár milosrdenstva, jej
Syna Ježiša.

Naša modlitba nech smeruje aj k
toľkým svätým a blahoslaveným, pre
ktorých sa milosrdenstvo stalo
životným poslaním. Osobitne mám
na mysli veľkú apoštolku
milosrdenstva sv. Faustínu
Kowalskú. Nech oroduje za nás tá,
ktorá bola povolaná vstúpiť do hĺbky
Božieho milosrdenstva, a nech nám
vyprosí milosť, aby sme vždy žili a
kráčali v Božom odpustení a v
neochvejnej dôvere v jeho lásku.

25. V tomto mimoriadnom Svätom
roku milosrdenstva máme v
každodennom živote prežívať



milosrdenstvo, ktoré Otec zosiela na
nás od večnosti. Nechajme sa počas
tohto jubilea prekvapiť Bohom. On
nikdy neprestáva otvárať dvere
svojho Srdca dokorán, aby nám
zopakoval, že nás má rád a chce sa s
nami deliť o svoj život. Cirkev cíti
veľmi naliehavo potrebu ohlasovať
Božie milosrdenstvo. Jej život je
autentický a dôveryhodný vtedy, keď
presvedčivo hlása milosrdenstvo.
Dobre vie, že jej prvoradou úlohou je
– predovšetkým v dobe, ako je tá
naša, plná veľkých nádejí a silných
protirečení – uvádzať všetkých do
veľkého tajomstva Božieho
milosrdenstva, rozjímaním nad
Kristovou tvárou. Cirkev je povolaná
byť ako prvá opravdivou svedkyňou
milosrdenstva tým, že ho vyznáva a
prežíva ako jadro zjavenia Ježiša
Krista. Zo srdca Najsvätejšej Trojice,
z najhlbšieho vnútra Božieho
tajomstva, vytryskla a bez prestania
prúdi veľká rieka milosrdenstva.
Tento prameň sa nikdy nevyčerpá,



nech je koľkokoľvek tých, čo z neho
čerpajú. Zakaždým, keď to niekto
potrebuje, môže k nemu prísť,
pretože Božie milosrdenstvo je bez
hraníc. Aká nepreskúmateľná je
hĺbka tajomstva, ktoré ho ukrýva,
také nevyčerpateľné je aj bohatstvo,
ktoré z neho pochádza.

Nech v tomto jubilejnom roku Cirkev
šíri Božie slovo, ktoré znie silno a
presvedčivo ako slovo a gesto
odpustenia, povzbudenia, pomoci,
lásky. Nech neúnavne ponúka
milosrdenstvo a nech vždy trpezlivo
poskytuje útechu a odpustenie. Nech
sa Cirkev stane hlasom každého
muža a ženy, keď s dôverou a bez
prestania opakuje: „Rozpomeň sa,
Pane, na svoje zľutovanie a na svoje
milosrdenstvo, ktoré trvá od
vekov“ (Ž 25, 6).

Dané v Ríme pri svätom Petrovi 11.
apríla 2015, na vigíliu Druhej
veľkonočnej nedele – Nedele Božieho



milosrdenstva, v treťom roku môjho
pontifikátu.

František

Poznámky:

1 Porov. DRUHÝ VATIKÁNSKY
KONCIL, dogmatická konštitúcia Dei
verbum, 4.

2 Príhovor na otvorení Druhého
vatikánskeho koncilu Gaudet Mater
Ecclesia, 11. októbra 1962, 2 – 3.

3 Príhovor na poslednom plenárnom
zasadnutí, 7. decembra 1965.

4 Porov. DRUHÝ VATIKÁNSKY
KONCIL, dogmatická konštitúcia o
Cirkvi Lumen gentium, 16;
pastorálna konštitúcia Gaudium et
spes, 15.

5 Tomáš AKVINSKÝ, Summa
theologiae, II-II, q. 30, a. 4.



6 Rímsky misál, Dvadsiata šiesta
nedeľa v Cezročnom období. Táto
kolekta sa objavuje už v 8. storočí
medzi textami modlitieb v
Sacramentario Gelasiano (1198).

7 Porov. Homília 21: CCL 122, 149 ‒
151.

8 Apoštolská exhortácia Evangelii
gaudium, 24.

9 Encyklika Dives in misericordia, 2.

10 Tamže, 15.

11 Tamže, 13.

12 Slová svetla a lásky, 57.

13 Enarr. in Ps. 76, 11.

(Preklad: KBS)



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/bula-misericordiae-vultus-

tvar-milosrdenstva/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/bula-misericordiae-vultus-tvar-milosrdenstva/
https://opusdei.org/sk-sk/article/bula-misericordiae-vultus-tvar-milosrdenstva/
https://opusdei.org/sk-sk/article/bula-misericordiae-vultus-tvar-milosrdenstva/

	Bula Misericordiae vultus - Tvár milosrdenstva

