
opusdei.org

Brána pokory

"Poďte ku mne, lebo som tichý a
pokorný srdcom." Boh sa stal
maličkým, aby sme mohli byť
veľkí, s pravou veľkosťou:
pokorou srdca.

31.12.2024

Fasáda baziliky Narodenia Pána v
Betleheme dodnes nesie stopy svojho
pôvodného portálu, ktorý sa časom
zmenšil na malú bránku vysokú
sotva jeden a pol metra. Tým sa
zabránilo vstupu na koni a sa
chránilo toto sväté miesto. Zmenšené
rozmery tejto bránky oslovujú aj



dnešného návštevníka: bez slov mu
hovoria, že „sa musíme skloniť,
duchovne ísť pešo, takpovediac, aby
sme mohli vstúpiť portálom viery a
nájsť Boha, ktorý je iný než naše
predsudky a názory: Boha, ktorý sa
skrýva v pokore novonarodeného
dieťaťa“[1].

Sme synovia a dcéry Boha

Vo svojej druhej encyklike nám
pápež František pripomína jeden z
hlbokých dôvodov pokory. Ide o
jednoduchú a veľkú pravdu, na ktorú
máme nebezpečenstvo príliš ľahko
zabudnúť v každodennom zhone:
„Nie sme Boh“[2]. Stvorenie je totiž
pevným východiskom našej
existencie: svoj život sme prijali od
Boha. Keď prijmeme túto základnú
pravdu, necháme sa pretvárať Božou
milosťou; potom spoznáme realitu,
zdokonalíme ju a ponúkneme ju
Bohu. Láska k svetu, ktorú nám
odovzdáva svätý Josemaría, nás



vedie k túžbe zlepšiť to, čo milujeme,
tam, kde sa nachádzame, a podľa
našich možností. V centre tejto
nesmiernej úlohy leží pokora, „ktorá
nám pomáha súčasne poznať našu
biedu a našu veľkosť“[3]: biedu, ktorú
často prežívame, a veľkosť -
prostredníctvom krstu - byť dcérami
a synmi Boha v Kristovi.

Pokora je „cnosťou svätých a ľudí
plných Boha […]: čím viac rastú v
dôležitosti, tým viac sa v nich
prehlbuje vedomie vlastnej
ničotnosti a toho, že bez Božej milosti
nemôžu nič urobiť (porov. Jn 15,8)“[4].
Také sú malé deti a takí sme aj my
pred Bohom. Preto je dobré vrátiť sa
k tomu, čo je podstatné: Boh ma
miluje. Keď človek vie, že ho Boh
miluje – Láskou, ktorú objavuje v
láske prejavenej inými ľuďmi – môže
milovať všetkých.

Pokora voči ostatným



Pokora nás vedie k prijatiu reality,
ktorá nám bola daná, a najmä ľudí,
ktorí sú nám najbližší rodinnými
putami, väzbami viery či samotným
životom. „Kým teda máme čas,
robme dobre všetkým, ale najmä
členom rodiny veriacich“ (Gal 6,10).
Apoštol nás učí neochabovať v
prejavovaní usporiadanej lásky. Ako
by sme nemohli považovať za bratov
tých, ktorí – tak ako my – prijali dar
krstu, deti toho istého Otca plného
dobroty a milosrdenstva? ,,Pokora
nás ako za ruku povedie k čo
najlepšiemu správaniu sa k blížnym:
všetkých chápať, so všetkými
spolunažívať v pokoji, všetkým
odpúšťať, nevytvárať žiadne hranice
ani bariéry a vždy! — si počínať ako
nástroje jednoty.‘‘[5]

Pokorný človek rozvíja citlivosť voči
Božím darom, tak vo vlastnom
živote, ako aj v životoch iných.
Chápe, že každá osoba je Božím
darom, a preto všetkých prijíma bez



porovnávania a rivality: každý je
jedinečný v očiach Boha a prináša
niečo, čo ostatní nemôžu dať. Pokora
vedie k radosti z radosti iných, z
faktu, že existujú a majú svoj
význam. Pokorný sa učí byť jedným z
mnohých: jedným medzi ostatnými.
Rodina má v tomto smere zásadnú
úlohu: dieťa si zvyká na vzťahy,
rozhovor a načúvanie; medzi
vlastnými bratmi a sestrami nie je
vždy v centre pozornosti; učí sa
ďakovať, pretože postupne si
uvedomuje, čo všetko stojí námahu.
Tak s časom, keď dosiahne osobný
úspech, objaví, že mnohé veci boli
možné vďaka obetavosti jeho rodiny
a priateľov, ľudí, ktorí sa oň starajú,
dávajú mu jesť a vytvárajú domov.
Pokora rastie s vďačnosťou a tiež s
odpustením: odpustiť, prosiť o
odpustenie, byť odpustený. Kto som,
aby mi povedali: „Odpusť mi“?
Pokora toho, kto prosí o odpustenie,
hoci je možno v autorite, je láskavá a
nákazlivá. Platí to medzi manželmi,



medzi rodičmi a deťmi, medzi
nadriadenými a spolupracovníkmi.

Bez toho, aby bol naivný, kresťan má
obvykle dobrú ochotu voči tomu, čo
prichádza od blížneho, pretože každá
osoba má skutočne svoju hodnotu,
každý človek má svoj význam; každá
forma inteligencie, či už je viac
špekulatívna alebo vychádza zo
srdca, prináša svetlo. Vedomie
dôstojnosti druhých nám pomáha
vyhnúť sa „indiferentnosti, ktorá
ponižuje“[6]. Kresťan je svojím
povolaním obrátený k druhým:
otvára sa im bez toho, aby sa príliš
obával, či sa stane smiešnym alebo či
nezapôsobí dobre. Sú aj takí, ktorí
zastrašujú svojou hanblivosťou,
namiesto toho, aby prívetivými
slovami šírili svetlo a teplo: príliš
veľa myslia na seba, na to, čo o nich
povedia druhí… možno kvôli
nadmernému zmyslu pre česť alebo
obraz o sebe samých, ktorý môže



zakrývať pýchu a nedostatok
prostoty.

Sústrediť pozornosť na seba,
opakovane vyjadrovať nadmerne
konkrétne a osobité želania,
zdôrazňovať viac-menej bežné
zdravotné problémy; alebo, naopak,
prehnane skrývať chorobu, o ktorej
by mohli druhí vedieť a lepšie nám
pomôcť svojou modlitbou a
podporou: všetky tieto postoje
pravdepodobne potrebujú očistenie.
Pokora sa prejavuje aj v určitej
pružnosti, v snahe komunikovať to,
čo vidíme alebo cítime.
„Neumŕtvuješ sa, ak si urážlivý, ak sa
necháš viesť iba svojím egoizmom, ak
zotročuješ iných, ak sa nedokážeš
zriecť zbytočností — a niekedy i
potrebných vecí —, ak zosmutnieš,
keď veci nevychádzajú tak, ako si si
predstavoval. Naopak, umŕtvuješ sa
práve vtedy, keď sa vieš stať pre
všetkých všetkým, aby si získal
všetkých (1Kor 9,22)“[7].



Vidieť dobro a spolunažívať

,,Pískali sme vám, a netancovali ste;
nariekali sme, a neplakali ste‘‘ (Mt
11,17): Pán používa pieseň alebo
možno detskú hru na ilustráciu, ako
ho niektorí jeho súčasníci nedokázali
spoznať. My sme povolaní objavovať
Krista v udalostiach a v ľuďoch;
máme rešpektovať božské spôsoby
konania: Boh tvorí, oslobodzuje,
zachraňuje, odpúšťa, volá...
„Nemôžeme riskovať, že sa
postavíme proti plnej slobode lásky,
ktorou Boh vstupuje do života
každého človeka“[8].

Otvorenie sa druhým znamená
prispôsobiť sa im; napríklad zapojiť
sa do kolektívneho športu s ľuďmi,
ktorí majú menej techniky; alebo sa
vzdať niektorých preferencií, aby
sme mohli oddychovať s ostatnými
tak, ako to vyhovuje im. V
spolunažívaní pokorný človek rád
hľadá pozitívne stránky. Pyšný



človek, naopak, má tendenciu príliš
zdôrazňovať negatívne. V rodine, v
práci, v spoločnosti nám pokora
umožňuje vidieť druhých cez ich
cnosti. Ten, kto často zdôrazňuje
veci, ktoré ho „rozčuľujú“ alebo
iritujú, to zvyčajne robí pre
nedostatok šírky pohľadu,
zhovievavosti, otvorenosti mysle a
srdca. Možno sa bude musieť naučiť
milovať druhých aj s ich
nedostatkami. Takto sa vytvára
pedagogika lásky, ktorá postupne
vytvára neodolateľnú dynamiku:
človek sa stáva menším, aby mohli
ostatní rásť. Tak to bolo aj s Pánovým
predchodcom: „On musí rásť a mňa
musí ubúdať“ (Jn 3,30), povedal
Krstiteľ. Logos sa stal ešte menším:
„Cirkevní otcovia vo svojej gréckej
prekladovej verzii Starého zákona
použili slová proroka Izaiáša, ktoré
cituje aj Pavol, aby ukázali, že nové
Božie cesty už boli predpovedané v
Starom zákone. Tam čítame: „Pán
splní svoje slovo dokonale a rýchlo



na zemi“ (Rim 9,28)... Syn sám je
Slovo, Logos; večné Slovo sa stalo
malým, také malé, aby sa zmestilo do
jaslí. Stalo sa dieťaťom, aby bolo
Slovo na dosah“[9].

Ježiš Kristus sa stal prístupným pre
všetkých: vedel viesť dialóg so
svojimi učeníkmi, používal
podobenstvá a prispôsoboval sa ich
úrovni – napríklad pri riešení otázky
dane cisárovi neváhal postaviť Petra
na rovnakú úroveň (porov. Mt 17,27)
[10]. Vedel sa rozprávať so ženami, či
už svätými, alebo vzdialenejšími od
Boha, s farizejmi, s Pilátom. Je
dôležité oslobodiť sa od vlastného
spôsobu bytia, aby sme mohli ísť v
ústrety druhým: týmto spôsobom sa
rozvíja schopnosť prispôsobiť sa
druhým, vyhnúť sa posadnutostiam
alebo výstrednostiam a objavovať v
každom človeku niečo milé, tú iskru
Božej lásky. Pokorný človek sa
uspokojí s tým, že je jedným z
mnohých, v súlade s tým, čo sa slávi



v jeho domove alebo krajine, a to aj
vo svetle liturgického času, ktorý
určuje rytmus nášho života ako
Božích detí. Pokorný človek žije
pozorne, je vnímavý voči tým, ktorí
ho obklopujú. Tento postoj je
základom dobrej výchovy a
prejavuje sa v mnohých detailoch,
ako je neprerušovanie rozhovoru,
jedla alebo večere, a už vôbec nie
modlitby, aby odpovedal na telefón,
pokiaľ nejde o skutočnú naliehavosť.
Napokon, láska sa rodí v úrodnej
pôde pokory: „Láska je trpezlivá,
láska je dobrotivá; nezávidí,
nevypína sa, nevystatuje sa“ (1Kor
13,4).

Pokora v práci

Vo svojej encyklike Laudato si pápež
poukazuje na to, že v každej práci je
obsiahnutá „istá predstava o vzťahu,
ktorý môže alebo má človek
nadviazať“[11] s tým, čo ho obklopuje,
a s tými, ktorí ho obklopujú. Práca



ponúka mnoho príležitostí rásť v
pokore.

Ak sa napríklad vedúci prejavuje
príliš autoritatívne, možno nájsť
ospravedlnenie – pomyslieť si, že
nesie veľké bremeno alebo že sa
jednoducho zle vyspal. Keď
spolupracovník urobí chybu,
môžeme ju napraviť bez toho, aby
sme zranili jeho osobnosť. Smútiť nad
úspechmi druhých by znamenalo
nedostatok pokory, ale aj viery:
„Všetko je vaše, ale vy ste Kristovi a
Kristus Boží“ (1Kor 3,22-23).
Pokornému človeku nič nie je cudzie:
ak sa napríklad snaží zlepšiť svoje
odborné vzdelanie, okrem
prirodzeného záujmu o svoju
špecializáciu to robí preto, aby lepšie
slúžil druhým. To znamená neustále
si upravovať úmysly, zameriavať sa
na nadprirodzený cieľ a nenechať sa
strhnúť povrchným či skazeným
prostredím, alebo opovrhovať
ostatnými. Pokorný človek sa vyhýba



perfekcionizmu, priznáva si svoje
obmedzenia a rád prijíma kritiku na
svoj výkon. Vie sa opraviť a
ospravedlniť. Keď stojí na čele, je to
uznanie jeho autority, a nie určitá
forma moci, čo mu dáva vodcovstvo.

Boh nás povolal z nezištnej lásky;
napriek tomu sa nám niekedy zdá, že
musíme ospravedlňovať svoju
vlastnú existenciu. Túžba vyniknúť,
robiť veci inak, upútať pozornosť,
prehnaná snaha byť užitočný a
ukazovať sa dokonca aj počas
vykonávaní služby môžu byť
príznakmi choroby duše, ktoré nás
vyzývajú požiadať o pomoc a prijať ju
s ochotou byť poslušný milosti. „S
jedným pohľadom zakaleným pre
dobro a druhým prenikavejším
smerujúcim na to, čo lichotí
vlastnému ja, vlažná vôľa
zhromažďuje v duši usadeniny a
hnilobu sebectva a pýchy (...), s
povrchnými rozhovormi alebo
rozhovormi sústredenými na seba,



(...) s tým non cogitare nisi de se, čo sa
prejavuje ako non loqui nisi de se (...),
sa ochladzuje láska a stráca sa
apoštolská horlivosť“[12]. Prílišné
zaoberanie sa sebou samým,
hovorenie iba o sebe… Pokorný
človek sa vyhýba tomu, aby
rozhovory smeroval k svojim
príbehom, skúsenostiam či činom:
vyhýba sa nadmernému hľadaniu
uznania za svoje zásluhy. Naopak,
niečo úplne iné je spomínať na Božie
milosrdenstvo a včleňovať svoj život
do plánu Prozreteľnosti. Ak človek
hovorí o tom, čo urobil, robí to preto,
aby druhý mohol rozvinúť svoj
vlastný príbeh. Svedectvo o osobnom
stretnutí s Kristom, pri zachovaní
oprávnenej citlivosti duše, môže
druhému pomôcť objaviť, že aj jeho
Ježiš miluje, odpúšťa mu a posväcuje
ho. Aká radosť potom nastáva! „Som
milovaný, teda existujem“[13].

Sú chvíle, ktoré sú obzvlášť vhodné
na obnovenie túžby po pokore.



Napríklad, keď človek získa
povýšenie alebo začne vykonávať
prácu s určitým verejným dosahom.
Vtedy je čas prijať rozhodnutia, ktoré
odrážajú kresťanský štýl práce: prijať
túto pozíciu ako príležitosť, ktorú
nám Boh dáva, aby sme ešte viac
slúžili; vyhýbať sa akýmkoľvek
zbytočným osobným výhodám;
zintenzívniť našu pozornosť voči
najslabším, bez toho, aby sme
podľahli pokušeniu zabudnúť na nich
teraz, keď máme prístup k ľuďom, s
ktorými sme predtým neprichádzali
do kontaktu. Je to tiež chvíľa ukázať
príklad odpútanosti od ziskov a poct,
ktoré sú s touto funkciou alebo
prácou spojené, bagatelizovať
potlesk, ktorý obvykle dostáva ten,
kto vedie, a naopak, byť otvorený
kritikám, ktoré bývajú menej
viditeľné, ale často obsahujú zrnká
pravdy. Existuje mnoho prejavov
tejto jednoduchosti v práci: vedieť sa
zasmiať na sebe, keď nás napríklad
pristihnú, ako hneď hľadáme, či sme



na fotografii, alebo či nás niekto
cituje v texte; prekonať tendenciu
všade zanechať spomienku na seba
alebo zveličovať problém, keď nás
nepožiadali o radu na jeho
vyriešenie, akoby bolo nutné
konzultovať s nami vždy a vo
všetkom...

Naučiť sa zriecť vlastného názoru

V profesionálnom, rodinnom či
dokonca voľnočasovom prostredí sa
organizujú stretnutia, na ktorých si
ľudia vymieňajú názory, ktoré môžu
byť často protichodné. Sme tí, ktorí
trvajú na tom, aby sa ostatní
podriadili nášmu spôsobu
myslenia? ,,Toto musí byť
takto...‘‘; ,,Toto by malo byť urobené
onako...‘‘ Nadmerná tendencia trvať
na svojom názore môže naznačovať
rigiditu myslenia. Samozrejme,
ustúpiť nie je vždy jednoduché, ale
mnohokrát to dokazuje schopnosť
inteligentne vnímať situácie.



Využívanie príležitostí vzdať sa
vlastného úsudku je niečo, čo je milé
v očiach Boha.[14] Benedikt XVI raz
lapidárne poznamenal o smutnom
obratu v živote Tertuliána v jeho
posledných rokoch: „Keď človek vidí
iba vlastnú myšlienku vo všetkej jej
veľkosti, nakoniec stratí práve túto
veľkosť“.[15]

Niekedy musíme počúvať mladších
ľudí, s menšími skúsenosťami, ale
možno s väčšími schopnosťami
rozumu či srdca, alebo tých, ktorí
zastávajú funkcie, v ktorých im
pomáha Božia milosť. Určite nikto
nechce vyzerať ako hlupák alebo
necitlivý človek, ale ak nás príliš
trápi, čo si o nás myslia ostatní,
chýba nám pokora. Život Ježiša,
Božieho Syna, je nekonečnou lekciou
pre každého kresťana, ktorý nesie
zodpovednosť, ktorú svet považuje za
významnú. Volania v Jeruzaleme
nezabudli Kráľovi kráľov
pripomenúť, že iní ho ukrižujú a že je



aj trpiacim Služobníkom (porov. Jn
12,12-19).

Kráľ svätý Ľudovít radil svojmu
synovi, že ak by sa raz stal kráľom,
nemal by na zasadaniach kráľovskej
rady príliš vášnivo obhajovať svoj
názor bez toho, aby si najprv vypočul
ostatných: „Členovia tvojej rady by sa
mohli báť ti protirečiť, a nie je
správne si to želať“.[16] Je veľmi
užitočné naučiť sa nevyjadrovať
ľahkovážne názory, najmä keď človek
nenesie konečnú zodpovednosť,
nepozná pozadie problému a nemá
milosť stavu ani informácie, ktoré
môže mať ten, kto má autoritu. Na
druhej strane, rovnako dôležité ako
rozvážnosť a reflexia je aj ochota
vzdať sa svojho názoru s
ušľachtilosťou a veľkorysosťou:
niekedy je potrebné prejaviť
múdrosť, vypočuť si poradcov a
zmeniť svoj postoj. Práve v tomto sa
prejavuje, ako pokora a zdravý
rozum robia človeka väčším a



účinnejším. Tímová práca napomáha
rozvážnosti v súdení: spolupracovať,
spojiť sily, vytvoriť spoločnú
myšlienku a spolu dospieť k
rozhodnutiu. Všetko toto je zároveň
prejavom pokory a inteligencie.

Pokora neužitočného sluhu

V pastoračných iniciatívach,
farnostiach, charitatívnych
združeniach alebo projektoch na
pomoc migrantom často nie sú
riešenia problémov zrejmé alebo
existuje viacero spôsobov, ako sa s
nimi vysporiadať. Pokorný postoj
vedie človeka k tomu, aby vyjadril
svoj názor, upozornil na nejasnosti a
prijal aj iný prístup, ako si pôvodne
predstavoval, dôverujúc, že milosť
Božia pomáha tým, ktorí vykonávajú
svoju funkciu s čistým úmyslom a
využívajú pomoc odborníkov.

Je málo známe, že Katolícka Cirkev, z
hlbokej kolektívnej pokory, je
najväčšou inštitúciou na svete, ktorá



podporuje iniciatívy na pomoc
chudobným a chorým. V Božom ľude,
kde sa stretáva ľudské a božské, je
pokora obzvlášť potrebná. Aké
krásne je túžiť byť obálkou, ktorú
odhodia po prečítaní listu, alebo
ihlou, ktorá po splnení svojej úlohy
zmizne a nechá priestor niti! Pán nás
pozýva povedať: „Sme neužitoční
služobníci; urobili sme, čo sme mali
urobiť“ (Lk 17,10). Kňaz tak bude mať
pokoru „naučiť sa nebyť
populárny“[17] – nesnažiť sa byť vždy
na vrchole všetkého, odmietať skoro
inštinktívne protagonizmus, ktorý
často sprevádza mentalita
vlastníctva duší. Na druhej strane,
pokorný laik bude rešpektovať
kňazov za to, čo predstavujú: nebude
kritizovať svojho farára ani kňazov
všeobecne, ale im bude diskrétne
pomáhať. Synovia Noema zakryli
nahotu svojho opitého otca (porov.
Gn 9,23). „Tak ako dobrí Noemovi
synovia — zahaľ plášťom kresťanskej
lásky slabosti, ktoré vidíš na tvojom



otcovi kňazovi.“[18] Svätý Tomáš
Morus použil tento príbeh dokonca
na Rímskeho pápeža, za ktorého by
sa mali kresťania modliť… namiesto
toho, aby ho prenasledovali![19]

Čas je od Boha: viera a pokora

„Svedectvo Písma je jednohlasné:
starostlivosť Božej prozreteľnosti je
konkrétna a bezprostredná; stará sa
o všetko, od najmenších vecí až po
veľké udalosti sveta a dejín. Sväté
Písmo silno zdôrazňuje absolútnu
zvrchovanosť Boha v priebehu
udalostí: ‚Veď náš Boh je v nebi a
stvoril všetko, čo chcel ‘ (Ž 115,3); a o
Kristovi sa hovorí: ‚keď on otvára, nik
nezavrie, a keď zatvára, nik
neotvorí‘ (Zjv 3,7); ‚v ľudskom srdci je
veľa myšlienok, podarí sa však (iba)
rozhodnutie Pánovo‘ ‘‘ (Prís 19,21).[20]

Duchovné vedenie je výborným
prostriedkom, ako sa lepšie situovať
v tomto horizonte. Duch Svätý pôsobí
trpezlivo a počíta s časom: rada,



ktorú prijmeme, si musí nájsť cestu v
duši. Boh očakáva pokoru pozorného
ucha, ktoré počúva jeho hlas; tak je
možné osobne ťažiť z homílií, ktoré
človek počuje vo svojej farnosti,
nielen sa niečo naučiť, ale najmä sa
zlepšiť: zapísať si niekoľko poznámok
počas prednášky alebo chvíľky
modlitby a neskôr ich prebrať s
niekým, kto dobre pozná našu dušu,
znamená uznať hlas Ducha Svätého.

Viera a pokora kráčajú ruka v ruke:
na našej púti k nebeskej vlasti je
nevyhnutné nechať sa viesť Pánom,
obracať sa k nemu a počúvať jeho
Slovo.[21] Pokojné čítanie Starého a
Nového zákona s teologicko-
duchovnými komentármi nám
pomáha pochopiť, čo nám Boh hovorí
v každom momente, a pozýva nás k
obráteniu: „Lebo moje myšlienky nie
sú vaše myšlienky a vaše cesty nie sú
moje cesty – hovorí Pán“ (Iz 55,8;
porov. Rim 11,33). Pokora viery kľaká
pred Ježišom Kristom prítomným v



Eucharistii, klaňajúc sa vtelenému
Slovu ako pastieri v Betleheme. Tak
to bolo aj u svätej Terézie Benedikty
od Kríža [Edith Stein]: nikdy
nezabudla na tú ženu, ktorá vošla do
kostola s nákupnou taškou a kľakla
si, aby sa osobne pomodlila, v
intímnom rozhovore s Bohom.[22]

Pokora nás vedie k životu v
prítomnosti, oslobodenej od
akýchkoľvek obáv z budúcnosti,
pretože kresťania patria k tým, ktorí
„milujú jeho príchod“ (2 Tim 4,8). Ak
sa hneváme na nepriaznivé
okolnosti, potrebujeme rásť vo viere
a v pokore. „Keď sa skutočne oddáš
Pánovi, naučíš sa byť spokojný s tým,
čo príde, a nestrácať pokoj, aj keď
úlohy — napriek tomu, že si do nich
vložil všetko úsilie a vhodné
prostriedky — nevyjdú podľa tvojho
očakávania… Pretože sa „spĺňajú“
tak, ako to vyhovuje Bohu, aby sa
splnili.“[23] Takto sa vyhneme
prehnanej nespokojnosti alebo



tendencii uchovávať si v pamäti
poníženia: Božie dieťa odpúšťa
krivdy, nenosí v srdci zášť, ide ďalej.
[24] A ak si niekto myslí, že mu iný
ublížil, snaží sa nevracať sa k
urážkam, nenosiť v srdci hnev:
pozerá na Ježiša a uvedomuje si: „Ak
aj Márii Magdaléne odpustil mnoho
hriechov, pretože veľmi milovala, o
čo viac lásky mu potom dlhujem ja,
ktorému odpustil ešte viac!“[25]

Pokorný hovorí so svätým Pavlom:
„zabúdam na to, čo je za mnou, a
uháňam za tým, čo je predo mnou.
Bežím k cieľu, za víťaznou cenou
Božieho povolania zhora v Kristovi
Ježišovi“ (Flp 3,13-14).

Tento postoj nám pomáha prijať
chorobu a premeniť ju na plodnú
úlohu: je to poslanie, ktoré nám Boh
dáva. Časťou tohto poslania je naučiť
sa umožniť iným, aby nám pomohli
zmierniť našu bolesť a možné
úzkosti: nechať sa ošetrovať, liečiť a
sprevádzať je dôkazom odovzdanosti



do Ježišových rúk, ktorý sa
sprítomňuje v našich bratoch a
sestrách. Musíme dopĺňať „to, čo
chýba Kristovmu utrpeniu pre jeho
telo, ktorým je Cirkev“ (Kol 1,24).

Uvedomenie si našej slabosti nás
vedie k tomu, aby sme si nechali
pomáhať, aby sme boli zhovievaví
voči druhým, chápali ľudskú povahu
a vyhýbali sa farizejskému
pohoršovaniu. Naša slabosť otvára
našu myseľ a srdce na pochopenie
slabostí iných: môžeme ospravedlniť
úmysel, napríklad pomyslieť si, že
človek sa ocitol v situáciách, ktoré
boli veľmi náročné na zvládnutie,
hoci to samozrejme neznamená
ignorovať pravdu, nazývať „zlo
dobrom a dobro zlom“ či zamieňať
„horké za sladké a sladké za
horké“ (porov. Iz 5,20). Na druhej
strane sa niekedy môže stať, že má
človek sklon podceňovať sa. Tento
nedostatok sebavedomia, ktorý je
častý v mnohých prostrediach, tiež



nie je zdravý, pretože nezodpovedá
pravde a bráni človeku vzlietnuť
vysoko, na čo je povolaný. Niet
dôvodu na skľúčenosť: pokora nás
vedie k prijímaniu toho, čo nám bolo
dané, s hlbokým presvedčením, že
cesty, po ktorých nás Pán vedie, sú
cestami milosrdenstva (porov. Hebr
3,10; Ž 95[94],10); no zároveň nás
vedie aj k odvážnym snom: „Cítiť sa
ako zdrôtovaná hlinená nádoba je
neustálym zdrojom radosti; znamená
to, že uznávam pred Bohom svoju
nepatrnosť, uznávam, že som dieťa,
syn. Jestvuje vari väčšia radosť než
to, že hoci vieme, že sme úbohí a
slabí, vieme i to, že sme Božími
deťmi?“[26]

Otvorenosť voči Prozreteľnosti

Pokorní muži a ženy sú otvorení
pôsobeniu Božej Prozreteľnosti vo
svojom živote. Neusilujú sa
kontrolovať všetko, ani nepotrebujú
vysvetlenia na každú otázku.



Rešpektujú tajomstvo ľudskej osoby a
dôverujú Bohu, aj keď sa budúcnosť
zdá neistá. Nesnažia sa spoznať
skryté Božie zámery, ani to, čo
presahuje ich schopnosti (porov. Sir
3,21). Stačí im Božia milosť, pretože
„sila sa dokonale prejavuje v
slabosti“ (2 Kor 12,9). Túto milosť
nachádzame v kontakte s Ježišom
Kristom: je to účasť na jeho živote.

Po dojímavom vďakuvzdaní Bohu
Otcovi pozýva Ježiš svojich učeníkov
všetkých čias, aby sa k nemu
priblížili: quia mitis sum et humilis
corde (Mt 11,29): Pán je tichý a
pokorný srdcom, a preto v ňom
nájdeme pochopenie a pokoj. K
Ježišovi sa približujeme v Eucharistii,
k jeho zranenému a vzkriesenému
Telu: in humilitate carnis assumptae,
modlí sa I. Adventná prefácia -
prichádza po prvýkrát v pokore našej
ľudskej prirodzenosti. Dotýkame sa
nevyjadriteľnej pokory Boha.
„Kristova pokora: v Betleheme, v



Nazarete, na Kalvárii… — Ale ešte
viacej pokory a ešte viacej
poníženosti v najsvätejšej Hostii; viac
ako v maštali, viac ako v Nazarete,
viac ako na kríži“.[27] Panna Mária
nás sprevádza, aby sme prijali jej
Syna Ježiša s pokorou, s akou ho
prijala ona. Salve radix, salve porta,
ex qua mundo lux est orta[28]: Zdravas’
koreň Jesseho, nebies brána, z ktorej
sa narodilo svetlo - na osvetlenie
sveta ponorené do tmy pýchy -, Ježiš
Kristus, Svetlo zo Svetla[29], ktorý nám
zjavil milosrdenstvo Boha Otca.

[1] Benedikt XVI, Homília, 24-XII-2011.

[2] Pápež František, Encyklika 
Laudato si’ (24-V-2015), 67.

[3] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 94.

[4] Pápež František, Príhovor Rímskej
Kúrii, 21-XII-2015.



[5] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 233.

[6] Pápež František, Bula 
Misericordiae Vultus (11-IV-2015), 15.

[7] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 9.

[8] Pápež František, Apoštolský list 
Misericordia et misera (30-XI-2016), 2.

[9] Benedikt XVI, postsynodálna
Apoštolská exhortácia. Verbum
Domini, 12.

[10] Porov. Vilém zo Saint-Thierry, 
Exposé sur le Cantique des Cantiques,
109, v Sources Chrétiennes 82, 243.

[11] Pápež František, Encyklika 
Laudato si, 125.

[12] Blahoslavený Álvaro del Portillo,
Pastoračný list, 9-I-1980, 31 (citované
v Álvaro del Portillo, Orar. Como sal
y como luz, Barcelona: Planeta, 2013,
207).



[13] Pápež František, Misericordia et
misera, 16.

[14] Porov. Sv. Josemaría, Cesta, č. 177.

[15] Benedikt XVI, Audiencia, 30-
V-2007.

[16] Sv. Ľudovít, Duchovné svedectvo
pre svojho syna, budúceho kráľa
Filipa III, v Acta Sanctorum Augustii 5
(1868), 546.

[17] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 59.

[18] Sv. Josemaría, Cesta, č. 75.

[19] Porov. Sv. Tomáš Morus, Responsio
ad Lutherum, v The Yale Edition of
The Complete Works of St Thomas
More, roč. 5, s. 142 (CW5, 142/1-4).

[20]KKC, č.303.

[21] Porov. Sagrada Biblia, Preklad a
poznámky od Teologickej Fakulty
Navarrskej Univerzity, komentár k
Žalmu 95 (94).



[22] Porov. sv. Terézia Benedikta od
Kríža (Edith Stein), Aus dem Leben
einer jüdischen Familie. Das Leben
Edith Steins: Kindheit und Jugend,
1965 (kompletná edícia 1985), s. 362.

[23] Sv. Josemaría, Brázda, č. 860.

[24] Porov. Javier Echevarría,
Pastoračný list, 4-XI-2015, č. 21.

[25] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 210.

[26] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
108.

[27] Sv. Josemaría, Cesta, č. 533.

[28] Hymnus Ave Regina Cælorum.

[29] Porov. Rímsky Misál, Verím v
Boha.

Guillaume Derville



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/brana-pokory/ (16.12.2025)

https://opusdei.org/sk-sk/article/brana-pokory/
https://opusdei.org/sk-sk/article/brana-pokory/

	Brána pokory

