
opusdei.org

«Od srdca k srdcu»
Evanjelizovať v dobe
zmien (II)

Toto je poslanie, ktoré nám Pán
zveruje: prinášať druhým
kontakt s niekým živým; nechať
v našom konkrétnom živote
presvitať, že Kristus je skutočný;
že naozaj môže prebývať v
našich dejinách, našich
vzťahoch, našich slabostiach.

30.11.2025

Je to jedno z najkratších Ježišových
podobenstiev a je poznačená



príchuťou celého jeho detstva.
„Nebeské kráľovstvo sa podobá
kvasu, ktorý žena vezme a vmiesi do
troch mier múky, až sa všetko
prekvasí“ (Mt 13,33). V Nazarete 1.
storočia neboli pekárne; gazdiné sa
zvyčajne starali o celý proces
prípravy chleba: pomleli zrno,
vymiesili cesto, zmiešali ho s
kváskom a napokon ho upiekli v
peci. Tak to robila svätá Mária, zatiaľ
čo Ježišove detské oči nestrácali ani
jeden detail[1].

O dvadsať storočí neskôr, na druhej
strane Stredozemného mora, si
chlapec v rovnakom veku počas
letných prázdnin užíval ten istý
rituál: „Teraz si s radosťou spomínam
na celý ten obrad: bolo to skutočné
„liturgické“ konanie dobre pripraviť
kvások — kúsok fermentovaného
cesta z predchádzajúcej várky —,
ktorý sa pridával do vody a
preosiatej múky. Keď sa zmes urobila
a vymiesila, prikryli ju dekou a takto



prikrytú nechali odpočívať, až kým
nenarástla, koľko sa len dalo. Potom
ju rozdelenú na kúsky vložili do pece
a vyšiel z nej ten dobrý, úžasný
chlieb. Pretože kvások bol dobre
uchovaný a pripravený, nechal sa
rozpustiť — zaniknúť — uprostred
toho množstva, toho davu, ktorý mu
vďačil za kvalitu a dôležitosť“[2].

Ako kvas

Božie kráľovstvo je ako kvas. Na
premenu cesta netreba veľa kvasu:
stačí, aby to málo bolo skutočne živé,
pulzujúce a dobre zmiešané, až do tej
miery, že ho nemožno rozlíšiť od
ostatného[3]. Vtedy sa spustí ten
nenápadný, zdanlivo neškodný, ale
nezastaviteľný proces: kvasenie,
ktoré umožňuje vznik chleba. „Nech
sa naše srdce naplní radosťou, keď si
uvedomíme, že máme byť týmto:
kvasom, ktorý prekvasí cesto (...);
dostať sa do všetkých sŕdc a vykonať
v nich veľkú prácu premeny na



dobrý chlieb, ktorý bude pokojom —
radosťou a pokojom — všetkých
rodín, všetkých národov: iustitia, et
pax, et gaudium in Spiritu Sancto;
spravodlivosť, pokoj a radosť v Duchu
Svätom“[4].

Svätý Josemaría sa počas rokov veľmi
často vracal k tomuto Pánovmu
podobenstvu[5], pretože v ňom videl
veľmi výrečný obraz na opísanie
apoštolského dynamizmu Opus Dei:
kresťanov dokonale premiešaných s
masou sveta, povolaných oživovať ho
zvnútra ako kvas[6]. V tomto zmysle,
hoci sa sekularizovaný svet môže
niekedy javiť ako nepriateľské
prostredie, je v skutočnosti
prirodzeným prostredím pre
charizmu Opus Dei. A naopak: Dielo,
hoci je len jedným z aktérov vo
veľkej rodine Cirkvi, osobitne
odpovedá na potrebu vteliť
kresťanské posolstvo do všetkých sfér
života sekularizovaného sveta.



Svätý Josemaría veľmi skoro
pochopil, že Dielo neprichádza riešiť
nejaký dočasný problém spoločnosti
alebo Cirkvi[7], pretože svet bude
vždy potrebovať božský dych, ktorý
ho obnoví zvnútra. Tento dar Ducha
Svätého Cirkvi zároveň neprichádza
náhodou v momente prechodu od
kresťanskej spoločnosti k svetu, ktorý
sa stáva misionárskym. V čase, keď
kresťanstvo už nie je v centre
kultúrneho a inštitucionálneho
života, najjasnejší a najvierohodnejší
hlas, ktorý môžeme ponúknuť, je ten
náš život, konkrétne žitý s Kristom,
spolu s druhými. Nastal čas
autentických rozhovorov, blízkych
tvárí a otvorených sŕdc. Nastal čas
apoštolátu, ktorý si vyžaduje
prítomnosť Ježiša cez jeho učeníkov v
každom kúte sveta.

Svedkami skôr než učiteľmi

,,Skupine laikov, - písal svätý Pavol
VI. - sme nedávno povedali, že



dnešný človek počúva radšej svedkov
než učiteľov, a tých počúva len vtedy,
ak sú zároveň svedkami“[8]. Tento
apoštolát teda vychádza skôr z toho,
čo žijeme, než z toho, čo vieme. Tu je
rozhodujúce — ešte pred brilantnými
odpoveďami či argumentmi — život
preniknutý Kristom a odvaha —
alebo lepšie, jednoduchosť — nechať
ho presvitať. Svätý Josemaría to raz
vyjadril takto: „V skutočnosti stačí,
aby ste sa nechali formovať“[9]; stačí
niesť v srdci Kristov oheň a kráčať
spolu s druhými — to je pôvodný
význam slova rozprávať sa — cestou
života.

V srdciach mnohých ľudí je skrytý
hlad. Hlad po zmysle, po kráse, po
pravde, ktorý sa často nevyjadruje
náboženskými slovami: prejavuje sa
v každodennej únave,
pochybnostiach, úzkostiach a
krehkostiach. A práve tam môžeme
vstúpiť s jemnosťou, nie ako učitelia,
ale ako spoločníci na ceste. V pokore,



ktorá znamená „žiť v pravde“[10], im
povieme, čo nás udržiava, čo nám
dáva pokoj, kde nachádzame silu, čo
nám dáva nádej. Podelíme sa o náš
vnútorný život, naše hľadanie, náš
vzťah dôverného priateľstva s
Pánom, ukazujúc aj — a možno
najmä — našu zraniteľnosť, lebo
práve tam sa milosť ukazuje
najzreteľnejšie.

„Ak budeme takto postupovať, dáme
tým, čo nás obklopujú, svedectvo
prostého a normálneho života, s
chybami a nedostatkami, ktoré sú
človeku vlastné, no predsa však
uceleného. A keď budú iní ľudia
vidieť, že žijeme takým istým
životom ako oni, budú sa pýtať: Ako
je možné, že máte v sebe toľko
radosti? Odkiaľ beriete silu, aby ste
prekonali sebectvo a pohodlnosť? Kto
vás učí pochopeniu, čistému
spolunažívaniu a odovzdanosti,
službe ostatným? To je chvíľa, keď im
môžeme odhaliť božské tajomstvo



kresťanského života: hovoriť s nimi o
Bohu, o Kristovi, o Duchu Svätom, o
Márii. Je to chvíľa, keď sa môžeme
pokúsiť sprostredkovať im — hoci len
našimi úbohými slovami — to
bláznovstvo Božej lásky, ktoré milosť
vliala do našich sŕdc“[11].

Od srdca k srdcu

Svätý Josemaría videl v priateľstve
hlavnú cestu života apoštola;
uvedomoval si silu, ktorú obsahujú
medziľudské vzťahy, kontakt jeden na
jedného. Apoštolát „priateľstva a
dôvery“[12] znamená chcieť dobro
druhého, chcieť to dobro, ktorým je
druhý človek; budovať autentické
vzťahy, hovoriť zo srdca. „Keď ti
hovorím o ,apoštoláte priateľstva‘,
mám na mysli „osobné“ priateľstvo,
obetavé, úprimné: jeden k druhému,
od srdca k srdcu“[13].

V roku 2019 nám Otec napísal
rozsiahlejší list, aby pripomenul, že
priateľstvo nie je len súčasťou



apoštolátu obyčajného kresťana, ale
nachádza sa v jadre jeho poslania.
Priateľstvo nie je niečo, čo sa
praktizuje, ale niečo, čím človek je:
som priateľ, som otvorená ruka, tvár,
ktorá vo všetkom hľadá stretnutie.
„Verné a úprimné priateľstvo
nemožno zneužívať ako nástroj:
priateľ sa chce s priateľom čisto iba
podeliť o dobro, ktoré zakusuje vo
svojom živote. Obvykle sa tak deje
bez toho, aby si to uvedomoval, cez
osobný príklad, radosť a ochotu
slúžiť, ktorá sa prejavuje v tisícoch
drobností. Napriek tomu „dôležitosť
svedectva neznamená, že by sme
nemali hovoriť pravdu. Prečo by sme
nemali hovoriť o Ježišovi, prečo by
sme nemali druhým rozprávať o tom,
že on nám dáva silu žiť, že je krásne
rozprávať sa s ním, že je nám osožné,
keď rozjímame o jeho slovách?“ Ak je
priateľstvo pravé, vyústi prirodzene
do vzájomnej dôvery, ohľaduplnosti a
úcty ku slobode“[14].



Tento apoštolský štýl nerobí hluk;
zvyčajne zostáva nepovšimnutý v
novinách, na kongresoch či v
pastoračných plánoch. Jeho
diskrétnosť však nepochádza zo
sklonu k utajovaniu, ale z hlbšej
skutočnosti: z nevyhnutného faktu,
že podstatná časť skutočných dejín sa
rodí v každodennom živote. Tak to
vycítila jedna významná spisovateľka
19. storočia: „Rastúce dobro sveta
závisí čiastočne od činov, ktoré sa
nedostanú do dejín; to, že sa veci
nemajú až tak zle pre teba a pre
mňa, hoci mohli dopadnúť horšie, je
čiastočne zásluhou mnohých, ktorí
verne žili skrytý život a odpočívajú v
hroboch, ktoré nik nenavštevuje“[15].

Tento apoštolský štýl, ktorý Cirkev
dnes čoraz viac potrebuje, mení svet
zvnútra. Ide pomaly, áno, ale preniká
najhlbšie. Dotýka sa srdca. A srdce,
ktorého sa dotkla milosť, sa môže
pomýliť, môže zísť z cesty, ale zostáva
navždy poznačené. Takto sa zvyčajne



rodia skutoční kresťania:
prenášaním zo srdca na srdce. Cor ad
cor loquitur, srdce hovorí srdcu – ako
znelo kardinálske motto svätého
Johna Henryho Newmana. Tak
vznikla Cirkev: niekoľko mužov a
žien premenených stretnutím s
Ježišom. A tak sa aj dnes toľkokrát
znovu rodí – prostredníctvom
jednoduchých rozhovorov medzi
priateľmi, prostredníctvom
úprimných slov, autentických gest,
ktoré ukazujú na Živú Prítomnosť.

Tento pomalý, no mocný tok života z
jedného človeka na druhého bude
musieť prispôsobovať svoju cestu
každej situácii. Ako v každej epoche
dejín máme vzrušujúcu úlohu hľadať
spôsob, ako „odovzdávať podľa čias –
prispôsobujúc sa jazyku ľudí,
chápajúc ich mentalitu – kresťanské
posolstvo všetkým dušiam“[16].
Takmer vždy pôjde o osobné
odovzdávanie. Bez potreby veľkých
činov či demonštrácií. „Ver mi,



apoštolát a katechéza sa zvyčajne
musia rozvetvovať postupne: krok po
kroku. Každý veriaci so svojím
najbližším priateľom. Nás, Božie deti,
zaujímajú všetky duše, pretože nám
záleží na každej duši“[17].

Prví kresťania „nemali, z titulu svojej
nadprirodzenej voľby, žiadne
sociálne ani ľudské programy, ktoré
by mali plniť; ale boli preniknutí
duchom, určitým chápaním života a
sveta, ktoré nemohlo neovplyvniť
spoločnosť, v ktorej žili“[18]. V
podstate je toto poslaním, ktoré nám
Pán zveruje: byť svedkami, nielen
učiteľmi. Prinášať druhým – skôr než
súbor náuk a morálnych princípov –
kontakt s Niekým živým. Nechať v
našom konkrétnom živote zaznieť, že
Kristus je reálny. Že môže naozaj
prebývať v našej histórii, v našich
vzťahoch, v našich slabostiach. A
práve tento kontakt so živým
Kristom, so vzkrieseným Kristom,
povedie jedného či druhého k otázke



z rána Turíc: „Čo máme robiť?“ (Sk
2,37), čo mám vo svojom živote
zmeniť?, kde sa môžem o Bohu
dozvedieť viac?, ako ho môžem lepšie
poznať? A vtedy príde čas hovoriť,
učiť, usmerňovať.

Svätý John Henry Newman, ktorého
nedávno vyhlásil Lev XIV. za učiteľa
Cirkvi, sa takto obracal k Pánovi:
„Zostaň so mnou, a začnem žiariť tak,
ako žiariš ty; žiariť tak, aby som bol
svetlom pre druhých. Svetlo, Ježišu,
príde celé od teba; nebude na ňom
nič moje, žiaden môj zásluh. Ty
budeš tým, kto bude žiariť cez mňa
na ostatných. Dovoľ mi takto ťa
chváliť, ako sa tebe páči: tým, že
budem osvetľovať tých, ktorí ma
obklopujú. Daj im svetlo tak, ako ho
dávaš mne; osvieť ich so mnou, skrze
mňa. Nauč ma vyžarovať tvoju
chválu, tvoju pravdu, tvoju vôľu. Daj,
aby som ťa ohlasoval bez kázania:
nie slovami, ale príkladom;
nákazlivou silou a láskavým



vplyvom mojich skutkov; mojou
podobnosťou so svätými,
pretekajúcou láskou môjho srdca“[19].

Je pozoruhodné, že ten, kto toľko
písal a kázal o viere, sa modlil
takýmto spôsobom. Tak je zrejmé, že
nejde o mlčanie: Pán chce, aby sme
boli pripravení dať dôvod našej
nádeji (porov. 1 Pt 3,15); ale naše
slová, rovnako ako naše skutky, budú
plodné iba vtedy, ak naše srdce horí
Kristovým ohňom (porov. Lk 24,32).
Kto je apoštolom takýmto spôsobom,
možno neuvidí okamžité výsledky,
ani žiadne veľkolepé ovocie. Ale ani
svätá Mária a svätý Ján ich nevideli
pod krížom, ani svätý Pavol vo
väzení – takisto mnohí kresťania v
dejinách. A predsa skutočne zmenili
svet. Lebo Cirkev sa nezrodí
masovým hnutím, ale tichým a
trpezlivým pôsobením kvasu,
odovzdávaním života, ktorý nesieme
v sebe. To je veľká zodpovednosť,
ktorú Boh kladie do našich rúk.



Cirkev – a tá časť Cirkvi, ktorou je
Dielo – sme každý z nás. Preto sa
svätý Josemaría pýtal prvých členov:
„Ak zomriem, budeš pokračovať s
Dielom?“[20].

[1] Porov. F. M. Willam, Vida de María,
la Madre de Jesús [Preklad: Život
Márie, Ježišovej Matky], Herder,
Barcelona 1982, p. 151.

[2] Sv. Josemaría, List° 1, č. 5.

[3] «Aby ste mohli byť kvasom, je
potrebná jedna podmienka: aby ste
zostali nepovšimnutí. Kvas nemá
účinok, ak sa nedostane do cesta, ak
sa s ním nezlúči“ (List° 1, č. 5). „Jedna
vec nás musí odlišovať: že sa
neodlišujeme. Preto sme pre
niektorých ľudí, ktorí radi upútavajú
pozornosť alebo robia klaunov, divní,
lebo nie sme divní.» (Tamtiež., č. 8).



[4] Tamtiež.,č. 5.

[5] Tamtiež. Napríklad Boží Priatelia,
č. 257; List° 29, čč. 7-8; Vyhňa, č. 973.

[6] Porov. Sv. Josemaría, En diálogo
con el Señor [Preklad: V rozhovore s
Pánom], č. 12.

[7] Porov. Sv. Josemaría, Inštrukcie, 19-
III-1934, čč. 6, 8, 14.

[8] Sv. Pavol VI, Evangelii nuntiandi, č.
41.

[9] Sv. Josemaría, slová z besedy okolo
roku 1958, zaznamenané v P.
Rodríguez, «Omnia traham ad
meipsum [Preklad: Všetko pritiahnem
k sebe]: Význam Jn 12,32 v
duchovnej skúsenosti Mons. Escrivá
de Balaguer », Romana 13 (1991/2) s.
349.

[10] Sv. Terézia od Ježiša, Vnútorný
hlad, 6, 10.

[11] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 148.



[12] Takto svätý Josemaría hovorieval
o apoštoláte v kontexte priateľstva,
ktoré uľahčuje vzájomné otvorenie
srdca. Porov. L. Flamarique,
«Amistad [Priateľstvo]», Slovník sv.
Josemaríu Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013.

[13] Sv. Josemaría, Brázda, č. 191.

[14] F. Ocáriz, Pastoračný list,
1-11-2019, č. 18. Porov. František, 
Christus vivit, č. 176.

[15] G. Eliot, Middlemarch (vol. II),
Harper & Brothers, New York 1873, s.
452.

[16] Sv. Josemaría, List° 6, č. 30.

[17] Sv. Josemaría, Brázda, č. 943.

[18] Sv. Josemaría, List° 29, č. 22.

[19] Sv. John Henry Newman, 
Meditations and Devotions,
Longmans Green & Co, Nueva York-



Londres 1907, s. 365 (traducción
nuestra).

[20] S. Bernal, Monseñor Josemaría
Escrivá de Balaguer. Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei,
Madrid, Rialp 1980, 6ª ed., s. 356.

Lorenzo De Vittori

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-od-
srdca-k-srdcu-evanjelizovat-v-dobe-

zmien-ii/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-od-srdca-k-srdcu-evanjelizovat-v-dobe-zmien-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-od-srdca-k-srdcu-evanjelizovat-v-dobe-zmien-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-od-srdca-k-srdcu-evanjelizovat-v-dobe-zmien-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-od-srdca-k-srdcu-evanjelizovat-v-dobe-zmien-ii/

	«Od srdca k srdcu» Evanjelizovať v dobe zmien (II)

