
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (4):
Nezarmucujte Ducha
Svätého – Vlažnosť

Vlažnosť je choroba srdca, pri
ktorej sa nám Božie záležitosti
stávajú trpkými a dokonca sa
presvedčíme, že život, ten
skutočný život, je niekde inde.

31.08.2024

Je to jedna z prvých a najznámejších
teofánií zaznamenaných v Biblii.
Pánov anjel sa zjavuje Mojžišovi na
hore Horeb ako veľký plameň ohňa



uprostred tŕnisteho kríka. «Tu sa mu
zjavil Boží anjel v ohnivom plameni z
tŕňového kríka. Keď naň hľadel,
videl, že tŕňový krík horí plameňom,
ale nezhára. Vtedy si Mojžiš povedal:
„Pôjdem a obzriem si ten čudný jav.
Prečo tŕňový krík nezhorí.“ » (Ex
3,2-3). Boh je Láska, plameň lásky,
ktorý je vždy nový a ktorý nikdy
nevyhasína s plynúcim časom,
zanechávajúc za sebou len dymiaci
prút. Jeho láska horí večne, dáva
teplo a svetlo tým, ktorí sa nechajú
ňou objať. Preto hovorí Boh
Mojžišovi: „Ja som, ktorý som!“ (Ex
3,14). On je Láska, verná a vždy živá
láska. A tým, že nás stvoril na svoj
obraz (porov. Gn 1,27), nás predurčil
na takúto lásku: naše srdce nie je
schopné žiť s menšou láskou. Naša
láska môže byť len horúca, ktorá sa
časom obnovuje a rastie.

Možno sme už niekedy zažili, že sme
sa vrátili do domu, kde sme kedysi
žili: miesto, kde sme milovali, kde



sme dávali a prijímali lásku. Teraz ho
nájdeme prázdne a opustené, možno
dokonca v ruinách. Srdcom nám
prejde bolestivý pocit nostalgie, keď
pomyslíme, akí šťastní sme tam boli.
Niečo podobné sa stane, keď naša
láska vychladne a vyhasne. Je to
smutné. Láska plná tepla, ktorá
obsahovala večný prísľub radosti,
láska, ktorá bola všetkým..., a
napriek tomu sa premenila na popol.
Aká škoda! Dobre to vyjadril jeden
slávny spisovateľ: „Aké hrozné je, keď
niekto povie: ‚Milujem ťa‘ a druhá
strana kričí: ‚Čo?‘“[1] Taká je vlažnosť,
láska, ktorá bola na začiatku krásna,
láska, ktorá kedysi napĺňala srdce
radosťou a osvetľovala náš život, ale
postupne sa vyčerpala až takmer
zhasla: láska, ktorá nevydržala
skúšku času.

Smrť v spomalenom zábere

Aby sa niečo ochladilo, musí to byť
najprv zapálené, zaľúbené. Preto



vlažnosť nie je rizikom pre tých, ktorí
práve odovzdali svoje srdce: ich
láska je ešte príliš elementárna, príliš
naivná. Vlažnosť je však skutočným
nebezpečenstvom pre akúkoľvek
lásku, ktorá už dlho horí. Nejde o
náhlu smrť, ale o chorobu, ktorá
postupuje takmer nepozorovane:
smrť v spomalenom zábere, ako
takzvaná „biela smrť“ horolezcov,
osudná zmes chladu a únavy, pri
ktorej telo postupne stráca svoju
reaktivitu a nakoniec sa poddá
sladkému, ale smrteľnému spánku.

Úvaha o vlažnosti sa objavuje už
veľmi skoro v dejinách Cirkvi. V 3. a
4. storočí hovorili Origenes a
Evagrius Ponticus o trpkosti (acedia),
stave znechutenia a lenivosti duše,
ktorá sa neprejavuje v prvých
hodinách dňa, čo je život, ale keď
slnko už prešlo dobrý kus cesty a
vysoko žiari na oblohe. Preto,
inšpirovaní žalmom 91, hovorili o
„poludňajšom démonovi“[2]. ,,Acedia‘‘



znamená doslova nedbanlivosť,
zanedbávanie. Hoci ju časom
niektorí autori odlišovali od vlažnosti
(tepiditas), oba pojmy definujú
rovnakú duchovnú realitu:
„ochladenie lásky, ktoré sa zakalí
opustením a lenivosťou,“[3]

zanedbávanie, ktoré ohrozuje
odovzdanosť, pretože „ipsa caritas
vacare non potest; láska nemôže byť
nečinná“[4], nemôže si vziať
dovolenku.

Blahoslavený Álvaro raz napísal
obzvlášť energické slová o
nebezpečnom postupe vlažnosti: „S
jedným pohľadom zahľadeným do
dobra a druhým ostrejším na to, čo
lichotí vlastnému ja, vlažná vôľa
hromadí v duši sedimenty a hnilobu
egoizmu a pýchy, ktoré sa usadzujú a
postupne vytvárajú svetský nádych
vo všetkom správaní. Ak sa tento
zlozvyk nezastaví, posilnia sa stále
nešťastnejšie túžby, zafarbené tými
sedimentmi vlažnosti: objaví sa



túžba po náhradách, podráždenosť
pri najmenšej požiadavke alebo
obeti, sťažnosti z banálnych dôvodov,
povrchné alebo na seba zamerané
rozhovory (...). Objavuje sa absencia
umŕtvovania a striedmosti; zmysly sa
prebúdzajú násilnými útokmi,
ochladzuje sa láska a stráca sa
apoštolské nadšenie hovoriť o Bohu s
vášňou.“[5]

To je cesta vlažnosti. Postupne
preniká do duše smútok, ktorý všetko
zatemňuje: to, čo nám predtým
napĺňalo srdce, nám už nič nehovorí,
a začíname uvažovať svetsky.
Vlažnosť spôsobuje skreslenie
zmyslov duše, takže nás Božie
záležitosti unavujú; a nakoniec sa
presvedčíme, že život, skutočný život,
je niekde inde. Zo svojej vlastnej
skúsenosti písal svätý Augustín:
„neprekvapuje, že chorému
podnebiu aj chlieb, ktorý je pre
zdravého príjemný, pripadá ako



mučenie, a že choré oči nenávidia
svetlo, ktoré je pre čisté príjemné“.[6]

Ako sa dostaneme do tohto stavu?
Ako sa môže živá láska takto
ochladiť? Možno by sa dalo povedať,
že na začiatku je sklamanie zo života,
možno kvôli určitým sklamaniam a
ťažkostiam, kvôli ktorým sa stratila
nevinnosť a horlivosť prvých krokov.
Tento bod zlomu môže prejsť
relatívne bez povšimnutia, ale
prenikne do duše. Človek začne
skracovať čas pre Boha, pretože mu
životný plán pripadá ako
nahromadenie povinností; prestane
snívať a snažiť sa o apoštolskú misiu,
možno kvôli nepriateľskému
prostrediu alebo kvôli
malomyseľnosti pri pohľade na
zriedkavé ovocia svojho úsilia.
„Všetci vieme z vlastnej skúsenosti,
že niekedy úloha neprináša
uspokojenie, ktoré by sme si priali,
ovocia sú zredukované a zmeny sú
pomalé, a človek má pokušenie sa



unaviť. Nie je to však to isté, keď
človek z únavy na chvíľu zloží ruky,
ako keď ich zloží natrvalo, ovládaný
chronickou nespokojnosťou,
akousi ,,acediou‘‘, ktorá mu vysušuje
dušu.“[7]Tento druh nespokojnosti
spôsobí, že sa srdce postupne
ochladzuje „pre zanedbanie, apatiu,
nechuť preskúmať vlastné správanie
každý deň: dnes vynecháme toto;
zajtra nebudeme prikladať dôležitosť
tamtomu, vynecháme bez dôvodu
nejaké umŕtvenie, unikne nám
nedostatok úprimnosti... a postupne
si zvykáme na tie veci, ktoré sa Bohu
nepáčia, bez toho, aby sme ich
prostredníctvom spytovania
svedomia premenili na predmet
boja. Tak sa vydávame na cestu,
ktorá vedie k vlažnosti, nezabudnite
na to. Cez medzery v tom
zanedbanom spytovaní svedomia
preniká chlad, ktorý nakoniec
zamrzne dušu.“[8]

Boh volá k bráne nášho srdca



V úvodných veršoch Apokalypsy sú
veľmi známe riadky, ktoré môžu
prekvapiť svojou tvrdosťou: „Poznám
tvoje skutky, že nie si ani studený, ani
horúci. Kiež by si bol studený alebo
horúci! Takto, že si vlažný, ani
horúci, ani studený, už-už ťa
vypľúvam z úst.“ (Zjv 3,15-16).
Nasledujúce riadky, možno menej
známe, pomáhajú pochopiť, čo chce
Boh týmito silnými slovami povedať.
„Lebo hovoríš: »Som bohatý,
zbohatol som, nepotrebujem nič« - a
nevieš, že si biedny,
poľutovaniahodný, chudobný, slepý a
nahý.“ (Zjv 3,17-18). Hromadenie
prívlastkov, ktoré by mohlo vyvolať
dojem, že je zamerané proti
vlažnému, nám v skutočnosti
umožňuje nazrieť do Božieho srdca.
Pán k nemu hovorí prísne, aby mu
pomohol pochopiť jeho situáciu,
ktorá je veľmi podobná tej, v ktorej
sa nachádzal muž z evanjeliového
podobenstva, ktorý po veľmi dobrej
úrode sám sebe hovoril: „Duša, máš



veľké zásoby na mnohé roky.
Odpočívaj, jedz, pi a veselo
hoduj!“ (Lk 12,19). Jeho omyl spočíva
v tom, že hromadí pre seba, namiesto
toho, aby bol „bohatý pred
Bohom“ (Lk 12,21). Neuvedomuje si,
že sa uzatvára do seba, a takto kráča
priamo k záhube.

Po tvrdých slovách z Apokalypsy
nasledujú ďalšie, plné otcovskej
starostlivosti, ktoré ukazujú, že Boh
nielenže nestráca nádej v nás, ale
robí všetko, čo môže, aby zmenil
naše srdce: „Radím ti: odo mňa si kúp
zlato vyskúšané ohňom, aby si
zbohatol, a biele rúcho, aby si sa
zaodel a aby nebolo vidieť hanbu
tvojej nahoty, i masť, ktorou si potrieš
oči, aby si videl. Ja karhám a trescem
tých, ktorých milujem. Buď teda
horlivý a rob pokánie. Hľa, stojím pri
dverách a klopem. Kto počúvne môj
hlas a otvorí dvere, k tomu vojdem a
budem s ním večerať a on so
mnou“ (Zjv 3,18-20). Pán nás chce



vyviesť z tohto poľutovaniahodného
stavu; klope na dvere našej duše,
lebo chce, aby sme sa vrátili k
intímnemu vzťahu s ním... ale
potrebuje, aby sme aj my niečo
urobili, aby sme urobili kroky k
znovuzapáleniu našej lásky.

Na zabránenie a liečenie vlažnosti

„Polapajte nám líšky, maličké líštičky,
čo škodu robia po viniciach. A naša
vinica je práve v rozkvete“ (Pies
2,15). Vlažnosť preniká do duše, keď
stratíme jemnosť voči Bohu, keď sa
dôvera zmení na ľahostajnosť. Je
pravda, že nemôžeme Pánovi
ponúknuť bezchybnú dokonalosť, ale
môžeme byť voči nemu jemní a
pozorní. Súčasťou tejto jemnosti je aj
ľútosť, keď si uvedomíme, že sme s
ním zle zaobchádzali alebo nám
chýbala láska. Preto je potrebné byť
pozorný k malým veciam a
prebúdzať ľútosť nad našim
odporovaním voči láske, ako je



napríklad vynechanie alebo
odloženie modlitby pre aktivizmus,
neskorý príchod na večeru pre
uprednostnenie našich záležitostí,
odkladanie služby z lenivosti, či
trucovanie voči človeku... Ľútostné
úkony aj za takéto veci rozohrejú
dušu: umožňujú nám začínať
odznova. „Áno, začínať odznova. Ja
—a predpokladám, že aj ty—
začínam odznova každý deň, každú
hodinu, vždy, keď urobím úkon
ľútosti, začínam odznova.“[9]

Už sme spomenuli potrebu dbať na
postoj spytovania svedomia, ktorý
predpokladá úprimný postoj k Bohu
a k sebe samým.[10] Z toho pramení aj
úprimnosť voči tým, ktorí nás
sprevádzajú na našej ceste k Bohu;
úprimnosť plná poslušnosti, aby sme
sa nechali viesť a tak si udržali živú
lásku. „Úprimnosť a vlažnosť sú
nepriatelia, ktoré sa navzájom
vylučujú. Preto ten, kto je úprimný,
nachádza silu bojovať a vystúpiť z



veľmi nebezpečnej cesty
vlažnosti.“[11]

Naša láska k Bohu zostáva mladá a
obnovuje sa tým, že ju zdieľame s
ostatnými. „Keď uhlík nevytvára
oheň, je to znak, že sa ochladzuje, že
už je takmer celý popol“[12], povedal
svätý Josemaría pri jednej
príležitosti. Naozaj, keď srdce
nevibruje túžbou, aby sa iní mohli
priblížiť k Bohu a dokonca kráčať
našou cestou, je možné, že sme sa
sami uspali v jednej zákrute. Liekom
na prebudenie je: „Zabudni na seba
samého… Tvojou jedinou
ctižiadosťou nech je žiť len pre
svojich bratov, pre duše, pre Cirkev;
jedným slovom, pre Boha.“[13]

Veľkodušnosť je tiež skvelým liekom
proti vlažnosti: venovať Pánovi to
najlepšie a najcennejšie zo svojho
života. Svätý Ján nám rozpráva, že
keď bol Ježiš v Betánii, Mária „vzala
libru pravého vzácneho nardového



oleja, pomazala ním Ježišove nohy a
poutierala mu ich svojimi vlasmi; a
dom sa naplnil vôňou oleja“ (Jn
12,1-3). Najlepší parfém, náš najväčší
poklad, náš najlepší čas, by mal byť
pre Pána. Naopak, je zlým
znamením, keď sa v nás objavujú
hodnotenia ako u Judáša, ktorému sa
zdalo všetko pre Ježiša príliš: „Prečo
nepredali tento olej za tristo denárov
a nerozdali ich chudobným“ (Jn
12,5)? Judáš napokon predal Majstra
za cenu otroka... (porov. Mt 26,15).
Malé či väčšie obety, sebaovládanie a
umŕtvovanie nás zapália zvnútra a
zaháňajú vlažnosť. Pripomínajú
nášmu srdcu, že aj so všetkou jeho
krehkosťou je schopné veľkej lásky:
„Urob ma snehom, Pane, / pre ľudské
radosti, / hlinou pre tvoje ruky, /
ohňom pre tvoju lásku“[14].

Všetky tieto prostriedky sa dajú
zhrnúť do dojímavých slov svätého
Pavla: „A nezarmucujte Svätého
Božieho Ducha“ (porov. Ef 4,30).



Duch Svätý, ktorý neprestáva vo
svojej snahe formovať v nás Ježiša,
potrebuje našu ochotu a poddajnosť
jeho vnuknutiam. Pod jeho krídlami
nadobudne náš život ten zmysel
misie, ktorý sa, vzdialený od
vypočítavosti a priemernosti
vlažnosti, môže naplniť
dobrodružstvom: „Ten, kto sa
rozhodol prispôsobiť celý svoj život
Ježišovi, si už nevyberá, kde bude, ale
ide tam, kam je poslaný, pripravený
odpovedať tomu, kto ho volá;
nedisponuje ani vlastným časom.
Dom, v ktorom prebýva, mu nepatrí,
pretože Cirkev a svet sú otvorené
priestory jeho misie. Jeho pokladom
je dať Pána do stredu života, bez
toho, aby pre neho hľadal iný (...).
Spokojný s Pánom, neuspokojí sa s
priemerným životom, ale má horiacu
túžbu byť svedkom a osloviť
ostatných; má rád riziko a vychádza
von, nie nútený po už vytýčených
cestách, ale otvorený a verný cestám,
ktoré naznačuje Duch: na rozdiel od



„prežívania“ cíti chuť
evanjelizovať“[15].

* * *

V živote našej Matky niet žiadnej
prímesi vlažnosti. Ak oheň, ktorý
rozpaľuje horiaci ker, symbolizuje
Božiu prítomnosť, samotný ker
predstavuje osobu Preblahoslavenej
Panny Márie, ktorá žiari bez toho,
aby vyhasla, vďaka prítomnosti
Ducha Svätého, Ohnivého Božej
lásky: „Planula si ako ker, ktorý bol
ukázaný Mojžišovi, a nehorela si.
Tavila si sa, no nespotrebovala si sa
(...). Spojená s ohňom, čerpala si silu
z toho istého ohňa, zostávajúc vždy
žeravá“[16].Prosíme ju, aby nám
pomohla udržiavať stále horiacu
Božiu lásku; aby láska k svätej Márii
zapálila naše srdce „na žeravý
plameň“[17].



[1] J. D. Salinger, Levantad,
carpinteros, la viga del tejado,
Edhasa, Barcelona, 1986, p. 80.

[2] Porov. E. Boland, «Tiédeur», 
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Porov. Žal 91 (90),6: «Nebudeš sa
báť nočnej hrôzy, ani šípu letiaceho
vo dne; ani moru, čo sa tmou
zakráda, ani nákazy, čo pustoší na
poludnie».

[3] F. Ocáriz, A la luz del evangelio,
Studium, Madrid, 2020.

[4] Sv. Augustín, Komentár k Žalmom
31, 5.

[5] Blah. Álvaro, Pastoračný list, 9-
I-1980, č. 31 (Cartas de Familia II, č.
275; AGP, biblioteca, P17).

[6] Sv. Augustín, Vyznania 7, 16.22.

[7] Pápež František, Evangelii
gaudium, č. 277.



[8] Blah. Álvaro, Pastoračný list, 8-
XII-1976, č. 8 (Cartas de Familia II, č.
116; AGP, biblioteca, P17).

[9] Sv. Josemaría, En diálogo con el
Señor, č. 12.

[10] Porov. Sv. Josemaría, List 1, č. 34.

[11] Sv. Josemaría, Inštrukcie 8-
XII-1941, poznámka 122.

[12] Sv. Josemaría, Crónica, 1973, ss.
640-641 (AGP, biblioteca, P01).

[13] Sv. Josemaría, Brázda, č. 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, s. 21.

[15] Pápež František, Homília, 30-
VII-2016.

[16] Porov. Sv. Amadeus z Lausanne, 
Mariánske homílie (Sources
Chrétiennes, 72), III, 313-317.

[17] Sv. Josemaría, Cesta, č. 326.



José Brage

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-4-
nezarmucujte-ducha-svateho-vlaznost/

(12.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-4-nezarmucujte-ducha-svateho-vlaznost/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-4-nezarmucujte-ducha-svateho-vlaznost/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-4-nezarmucujte-ducha-svateho-vlaznost/

	Boj, blízkosť, poslanie (4): Nezarmucujte Ducha Svätého – Vlažnosť

