
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (2): „Cesta
sa vytvára za chodu“

Pre kresťana je nebo vždy za
rohom: život je zároveň cestou
aj cieľom.

28.06.2024

„Život je cesta, nie cieľ”: tak znie
jedna z najpopulárnejších citátov,
ktoré kolujú po internete.[1] Stačí
jednoduché vyhľadávanie týchto slov
a nájdete nespočetné množstvo
obrázkov a plagátov pre každý vkus:
idylické krajiny s kľukatými cestami,



dievča na hojdačke, grafické
kompozície v retro štýle... Ale čo
vlastne znamená, že život je cesta a
nie cieľ? Možno je to len klišé, fráza,
ktorá sa presadzuje, pretože
umožňuje relativizovať vlastné
chyby, alebo pretože naznačuje, že
podstatné je žiť, bez ohľadu na to, ako
a prečo žijete? Sú cesta a cieľ
skutočne v protiklade? Cieľ,
konkrétne cieľ života, sa nehrá v
každom okamihu cesty?

Tieto otázky si vyžadujú pokojný
prístup. Pozrime sa najprv, ako toto
heslo inšpiruje život bežných ľudí. V
bežeckom svete má myšlienka
uprednostňovať cestu pred cieľom
veľkú popularitu. Bežci, najmä
začiatočníci, začínajú s
ambicióznymi cieľmi, pokiaľ ide o
vzdialenosti, ktoré chcú prekonať,
fyzickú kondíciu, ktorú chcú
dosiahnuť, alebo hmotnosť, ktorú
chcú schudnúť. Nie je ťažké si
predstaviť, že väčšinou tieto ciele



nedosiahnu tak ľahko, ako očakávali.
Takto popisoval svoju skúsenosť
jeden bežec:

„Deň čo deň som zlyhával v
dosiahnutí svojho cieľa. Deň čo deň
mi bolo stále jasnejšie, že nie som
stvorený na behanie. Každý beh ma
brutálne konfrontoval s faktami:
stále som nedosahoval požadovanú
úroveň. Avšak, čo som nepochopil o
tomto športe, bolo to isté, čo som už
dobre pochopil pri svojich cestách:
kľúčom je užívať si cestu. [...]
Uvedomil som si, že každý beh je dar.
Každý beh je príležitosť byť tam, kde
chcem byť. S týmto objavom sa môj
spôsob behania zmenil. Prestal som
popierať radosť, ktorú som cítil.
Prestal som nahromaďovať dni
zlyhania. Začal som žiť viac 'v
prítomnom okamihu', vnímajúc
každý beh ako príležitosť oceniť to, čo
mám pred sebou.“[2]



Tento bežec začínal chápať dôležitú
lekciu, ktorú môže každý z nás
uplatniť v životnej ceste. Skrze vieru
vieme, že náš cieľ sa hrá počas
všetkých okamihov cesty, pretože
kresťanské povolanie je povolanie žiť
úplne z Boha a pre Boha, už na našej
ceste dejinami, a potom v nebi, keď
sa On nakoniec stane „všetkým vo
všetkých“ (1 Kor 15,28). Svätý
Josemaría preto hovoril, že
„blaženosť neba je pripravená pre
tých, ktorí vedia byť šťastní na
zemi.“[3]

Avšak, dosiahnutie tejto pokojnej
jednoty medzi cestou a cieľom nie je
ľahké. Dá sa povedať, že je to dielo
celého života. A život je zároveň
krátky a dlhý. Ako tomu bežcovi,
môže sa nám stať, že pri pohľade na
cieľ a následnom návrate k
súčasnému miestu, kde sa
nachádzame, stratíme odvahu:
pohľad na vzdialenosť, ktorú máme
ešte prekonať, nás môže zablokovať



alebo priviesť k zúfalstvu. Ale Ježiš
nás už varoval pred týmto
pokušením: „Hľadajte teda najprv
Božie kráľovstvo a jeho spravodlivosť
a toto všetko dostanete navyše. Preto
nebuďte ustarostení o zajtrajšok;
zajtrajší deň sa postará sám o seba.
Každý deň má dosť svojho
trápenia.“ (Mt 6,33-34). Keď sa Božie
kráľovstvo — čiže povolanie k
svätosti — stane prvoradým, každý
krok je príležitosťou byť tam, kde
chceš byť, a s kým chceš byť. Z tohto
pohľadu je nebo vždy za rohom: život
je zároveň cestou aj cieľom.

Poďme teda zvážiť niektoré aspekty
našej cesty do neba. Po prvé, istotu,
že necestujeme sami: máme Boha
ako priateľa a spoločníka na ceste. Po
druhé, potrebu prekonávať
sklamanie, učiac sa prekonávať svoje
limity a hriechy. A nakoniec,
presvedčenie, že žiť v prítomnosti je
najlepším spôsobom, ako nájsť šťastie
na tejto zemi aj v nebi.



Pokorne chodiť so svojím Bohom

V Starom zákone je krátka kniha
Micheáša plná proroctiev o treste.
Prostredníctvom svojho proroka Boh
karhá Samaritánov za ich
modloslužbu; vyčíta svojmu ľudu
prázdne vonkajšie uctievanie; a tiež
prvýkrát predpovedá pád
Jeruzalema. Ale to nie je všetko: jeho
posolstvo je aj ohlásením nádeje a
spásy. Micheášova misia nespočíva
len v odsudzovaní zla, ale aj v
pripomínaní ľudu, že Boh je veľmi
blízko: „Oznámili ti, človeče, čo je
dobré a čo žiada Pán od teba: iba
zachovávať právo, milovať
milosrdenstvo a pokorne chodiť so
svojím Bohom.“ (Mi 6,8).

Duch Svätý — lebo on hovorí
prostredníctvom prorokov — nám
nehovorí, aby sme kráčali k Bohu,
akoby bol ďaleko, čakajúc na konci
dlhej cesty. Hovorí nám, aby sme
kráčali s ním. On nás sprevádza vo



všetkom a zaujíma sa o všetko: čo
myslíme, čo vidíme, čo hovoríme, čo
si želáme: „Ježiš Kristus, ktorý je Boh,
ktorý je Človek, mi rozumie a
pomáha mi, lebo je môj Brat a
Priateľ.“[4]

Kráčať s Bohom znamená prechádzať
s ním všetky epizódy, veľké i malé,
môjho života; rozprávať sa s ním o
všetkom, počúvať ho neustále;
vystaviť sa tomu, že odo mňa môže
žiadať veci, ktoré nečakám, alebo ma
viesť cestami, ktoré som si
nepredstavoval. Ten, kto kráča s
priateľom, je pripravený hovoriť a
počúvať. Tak kráčali emauzskí
učeníci, hoci nevedeli, do akej miery
bol ten neznámy, ktorý ich počúval s
takou pozornosťou a hovoril im s
takou silou, ich Bratom a Priateľom.
Nevedeli to, ale kráčali s Bohom a
Boh im otváral neočakávané
horizonty (Lk 24,13-35). „Pane, aký si
vždy veľký! Dojíma ma však, ako sa k
nám chceš priblížiť a ideš s nami, aby



si nás zastihol v každodennom
zhone. Daj nám, Pane, úprimného
ducha a čistý pohľad, jasnú myseľ,
nech sme schopní zbadať ťa vždy, keď
k nám prichádzaš bez akejkoľvek
vonkajšej známky tvojej slávy.“[5]

Boh chce, aby sme s ním kráčali aj
pokorne. Čo to znamená? Naznačuje
nám to sám v jednej z najkratších
modlitieb zo žalmov: „Pane, moje
srdce sa nevystatuje, moje oči
nehľadia povýšene. Neženiem sa za
veľkými vecami ani za divmi pre
mňa nedosiahnuteľnými. Ale ja som
svoju dušu upokojil a utíšil. Ako
nasýtené dieťa v matkinom náručí,
ako nasýtené dieťa, tak je moja duša
vo mne.“ (Ž 131,1-2). Kráčať pokorne
s Bohom znamená pracovať bez
snahy dosiahnuť výsledky alebo
úspechy, ktoré nezávisia odo mňa a
ktoré mi možno ani nepatria; byť
spokojný s tým, čo mám, s tým, čo mi
Boh dáva, s tým, čo mi život prináša.
A žiť to... intenzívne. Paradoxom je,



že ak kráčame pokorne s Bohom, v
skutočnosti urobíme oveľa väčšie
veci, než sme si mysleli. „Nevidel si
záblesk v Ježišových očiach, keď
chudobná vdova nechala v chráme
svoju malú almužnu? — Daj mu aj ty,
čo môžeš; zásluha nie je v tom, či je
to málo, alebo veľa, ale v úmysle, s
akým to dávaš.“[6]

Obráť svoje nedostatky

„Milosť – práve preto, že predpokladá
našu prirodzenosť – nás nerobí
okamžite superľuďmi,“ píše pápež.
„Chcieť čosi také by bolo
neprimerane dôverovať sebe
samým.“[7] Krehkosť, ťažkosti, chyby
sú jednoducho súčasťou životnej
cesty. Pripustiť túto realitu
neznamená vzdať sa alebo
rezignovať na hrešenie; znamená to
jednoducho prijať naše limity a náš
čas, rovnako ako aj limity reality.

Ale naša pýcha to úplne neprijíma.
Diabol to tiež vie a neobmedzuje sa



len na pokúšanie, aby nás vzdialil od
Boha: keď nás už dokáže zviesť, snaží
sa ešte „ťažiť drevo zo spadnutého
stromu“; využíva naše hriechy alebo
našu krehkosť na to, aby nás odradil,
pretože vie, že je to účinný spôsob,
ako nás prinútiť opustiť cestu. Preto
sa potrebujeme naučiť otočiť svoje
pády a biedy; to znamená vyťažiť z
nich prospech a skúsenosti. To môže
znieť čudne, ale je to jeden z
najdôležitejších a najzákladnejších
princípov rastu v duchovnom živote.
Tak to už stáročia chápali učitelia
spirituality.

Sú ľudia, píše jeden z nich, ktorým sa
„pravidelne stáva, že sú ohromení
svojimi chybami, že sú znepokojení,
že sa hanbia; hnevajú sa na seba a
nakoniec sa vzdajú. Sú to ďalšie
účinky vlastnej lásky, účinky oveľa
škodlivejšie ako samotné chyby.“[8]

Posledná veta je prekvapivá. Hanba,
nepokoj a skľúčenosť, do ktorých sa
môžeme ponoriť, keď vidíme svoje



hranice, nám veľmi škodia. Tlačia
nás ďaleko od Boha a predisponujú
nás k hriechu, ktorý nás paradoxne
na začiatku odradil. Ide teda o
začarovaný kruh, ktorý nám bráni
zmieriť sa s Bohom, pozrieť mu do
očí a povedať mu, že sme kajúcni a že
chceme jeho odpustenie.

Niekedy sa stane, že si nedokážeme
odpustiť sami sebe. Možno sa
zamilujeme viac do našej predstavy o
dokonalosti ako do Boha, a potom
nám chýba pokora na to, aby sme
začali znova. „Nikdy nesmieš byť
skľúčený, nech padneš akokoľvek
často; musíš si povedať: 'Aj keď
padnem dvadsaťkrát, stokrát za deň,
zakaždým vstanem a budem
pokračovať v ceste.' Čo na tom,
koniec koncov, záleží, že si spadol na
ceste, pokiaľ sa dostaneš do cieľa?
Boh ti to nebude vyčítať.“[9]

Najdôležitejšie je teda vrátiť sa na
cestu k Bohu vždy, keď je to
potrebné. Kajúcnosť nad našimi



hriechmi sa môže stať odrazovým
mostíkom, ktorý nás opäť posunie k
Bohu: „Kiež nás naše potknutia a
porážky od neho už nikdy neoddelia!
Tak, ako sa slabé dieťa kajúcne vrhá
do otcovho silného náručia, tak sa ty
a ja primkneme k Ježišovmu jarmu.
Iba naša ľútosť a naša pokora
premenia našu ľudskú slabosť v
božskú silu.“[10]

Ži v prítomnosti

Jediný spôsob, ako prejsť našu cestu,
je robiť to krok za krokom. Nikto
nezdolá horu na jeden skok, a už
vôbec nie, ak ide o vysoký vrchol:
niekedy bude potrebné dobré
obdobie tréningu a aklimatizácie; a
budeme musieť robiť etapy, táboriť,
získať sily s komfortom dobre
vybraného vybavenia, a zároveň si
užívať rozhovor a meniaci sa
krajinný obraz na každej etape.
Stručne povedané, potrebujeme sa
sústrediť na našu najbližšiu realitu,



alebo inými slovami, žiť v
prítomnosti.

Žiť v prítomnosti znamená uznať
súčasný okamih ako jediný, v ktorom
môžem prijať Božiu milosť a plniť
jeho vôľu. Nepriateľ to tiež veľmi
dobre vie, a preto sa bude snažiť nás
čo najviac vzdialiť od nášho „tu a
teraz“, spôsobujúc nám úzkosť z
minulosti, ktorá nás sklamala, alebo
z budúcnosti, ktorá nás znepokojuje;
alebo nás nechá stratiť sa v
predstavách o tom, čo mohlo byť,
alebo čo by mohlo byť. A ak sa mu
niečo z toho podarí, už sa mu darí
ochladiť našu lásku, pretože láska sa
uskutočňuje len v prítomnosti.[11]

Žiť v prítomnosti neznamená
ignorovať minulosť a budúcnosť, ale
dať ich na správne miesto. Byť v
pokoji s minulosťou, zmierený s
Bohom a s ostatnými... a tiež so
sebou samým, prijatím toho, kým
sme a kým sme sa stali. A byť v



pokoji s budúcnosťou, pretože hoci
Boh berie do úvahy a vzrušuje sa
našimi plánmi a projektmi, chce, aby
sme boli pokojní. In manibus tuis
tempora mea, hovorí iný žalm. V
tvojich rukách sú moje časy, moje
veci (porov. Ž 31,15). „...do tvojich
rúk vkladám všetko minulé,
prítomné i budúce...,“[12] môžeme sa
modliť so svätým Josemaríom.
Prijatie a odovzdanie vytvára
potrebnú klímu pre pokojné a
intenzívne prežívanie prítomnosti.

Dôvera v nášho Otca Boha nás vedie
„pohybovať sa životom s ľahkosťou
božích detí, uvažovať a rozhodovať
sa so slobodou božích detí, čeliť
bolesti a utrpeniu s pokojom božích
detí, ceniť si pekné veci tak, ako to
robí božie dieťa.“[13] Mať voľnosť
Božieho dieťaťa znamená žiť
sústredený na „tu a teraz“, venovať
pozornosť tomu, ktorý odo mňa chce:
pracovať, odpočívať, modliť sa, utešiť,
smiať sa... „Všetko má svoj čas“ (Kaz



3,1) a najlepší spôsob, ako to
dosiahnuť, je prežívať každý okamih
s Pánom: „A všetko, čokoľvek
hovoríte alebo konáte, všetko robte v
mene Pána Ježiša a skrze neho
vzdávajte vďaky Bohu Otcovi“ (Kol
3,17). Ak budeme pestovať tento
neustály dialóg s Bohom, ľahšie si
uvedomíme, čo nás rozptyľuje a
odchyľuje od cesty: chvíle úniku na
telefóne alebo v našej fantázii, tmavé
myšlienky, zmätok, mystika
„kiežbyzmu“[14]... Tak sa budeme
môcť ľahšie vrátiť na túto overenú a
pravú cestu k svätosti, ktorá spočíva
v tom, že robíme, čo musíme, a sme v
tom, čo robíme.[15]

Žiť v prítomnosti nám umožňuje
vďačiť za to, čo máme, a preto si
užívať život. Opäť platí, že „šťastie v
nebi je pre tých, ktorí vedia byť
šťastní na zemi.“[16] Šťastie pramení z
vedomia, že ma tu a teraz miluje môj
Otec Boh a že ma každý deň
obdarováva darmi. Byť príliš



znepokojený našimi neúspechmi v
minulosti alebo nebezpečenstvami
budúcnosti nás neschopňuje vnímať
dobré veci, ktoré sa nám ponúkajú v
súčasnom okamihu. Preto je veľmi
dobré venovať každý deň čas, v našej
modlitbe, možno v našom skúmaní
svedomia, vďačnosti. Ako ma dnes
Boh miloval? Aké konkrétne veci mu
môžem poďakovať?

Vytrvaj až do konca

„Ak vytrváte, zachováte si život.,“
hovorí nám Ježiš (Lk 21,19). Je
nevyhnutné dosiahnuť cieľ cesty.
Všetci snívame o tom, že budeme
môcť povedať ako svätý Pavol:
„Dobrý boj som bojoval, beh som
dokončil, vieru som zachoval“ (2 Tim
4,7). To sa nám podarí tým, že si
dnes, práve teraz, zachováme vieru.
Človek by sa mohol ľahko cítiť
premožený perspektívou byť verný
desať, dvadsať, štyridsať, osemdesiat
rokov. Ako môžem byť istý svojou



vernosťou na tak dlhej ceste? V
skutočnosti nejde o to, byť si istý, že
sa neodkloním od Boha v
nasledujúcich desaťročiach; ide o to,
byť verný nášmu Pánovi dnes, s
milosťou, ktorú nám dáva v tomto
momente. Takto, žijúc, prejdeme
cestu života až do jeho konca.

Kresťania uznávame, že „život je
cesta, nie cieľ“ ako niečo
samozrejmé. Vieme, že náš život sa
tu nekončí a že tieto roky na zemi nie
sú cieľom. A zároveň vieme, že náš
skutočný život, náš cieľ, je už tu, v
každom okamihu: náš život je „s
Kristom ukrytý v Bohu“ (Kol 3,3).
Preto potrebujeme, aby „sa hlava
dotýka neba, no nohy nech bezpečne
stoja na zemi“[17]; potrebujeme, aby
sa uskutočnila jeho vôľa „ako v nebi,
tak i na zemi“. A potom, áno,
„vytvoríme cestu za chodu”[18]: každý
krok, ktorý spravíme, vytvorí našu
cestu a vytvorí náš cieľ.



[1] Tento citát sa často pripisuje
Ralphu Waldo Emersonovi, hoci
neexistuje žiadny písomný odkaz,
ktorý by to potvrdzoval.

[2] John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 1005.

[4] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 182.

[5] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 313.

[6] Sv. Josemaría, Cesta, č. 829.

[7] Pápež František, Gaudete et
exultate, č. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851, s. 159. «To
najhoršie na tom je, ako pozoruje
svätý František Saleský, že sa niekedy
skľúčime a nahneváme preto, že sme
sa nahnevali, staneme sa
netrpezlivými preto, že sme boli



netrpezliví. Aká pohroma! Nemali by
sme v tom vidieť čistú pýchu?» (s.
160).

[9] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, ss. 160-169.

[10] Sv. Josemaría, Krížová cesta, 7.
zastavenie.

[11] Porov. C.S.Lewis, Rady skúseného
diabla, kap. 15.

[12] Sv. Josemaría, Krížová cesta, 7.
zastavenie, č. 3.

[13] F. Ocáriz, Pastorálny list, 28-
X-2020, kap. I, č. 3.

[14] Porov. Sv. Josemaría, Rozhovory, č.
88,116.

[15] Porov. Sv. Josemaría, Cesta, č. 815

[16] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 1005

[17] S. Josemaría, Boží Priatelia, č. 75



[18] «Chodec, neexistuje žiadna cesta;
cestu si vytvárate sami.» (A.
Machado, Campos de Castilla,
«Proverbios y cantares», XXIX. Sv.
Josemaría cituje tento verš vo svojom
6. Liste, č. 75).

John Paul Mitchell

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-2-
cesta-sa-vytvara-za-chodu/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-2-cesta-sa-vytvara-za-chodu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-2-cesta-sa-vytvara-za-chodu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-2-cesta-sa-vytvara-za-chodu/

	Boj, blízkosť, poslanie (2): „Cesta sa vytvára za chodu“

