
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (14): Miesto
stretnutia

«Hovor, hovor s Pánom: 'Som
unavený, Pane, už nevládzem.
Pane, toto sa mi nedarí; ako by
si to urobil Ty?' ”» (Sv.
Josemaría).

12.06.2025

Byť slávnym nie je vôbec jednoduché:
ľudia ťa hľadajú všade a niekedy sa
nemáš kde ukryť, aby si si mohol
trochu oddýchnuť. To sa často stávalo
aj Ježišovi. Preto sa občas vyhýbal



mestám alebo sa uchyľoval so svojimi
apoštolmi na miesta, kde bol menej
známy — hoci to nie vždy fungovalo.
Ako napríklad vtedy, keď odišli do
Fenície, do okolia Týru a Sidonu,
dúfajúc, že zostanú nepovšimnutí…

Prúd vzájomnej dôvery

V blízkosti týchto miest stretli
kanaánsku ženu, ktorá veľmi trpela
pre svoju dcéru posadnutú obzvlášť
krutým démonom. Táto matka
potrebovala pomoc a počula o
Ježišovi, preto začala hlasno volať,
aby sa nad ňou Pán zmiloval. Ale
Ježiš — ako hovorí evanjelium — jej
neodpovedal ani slovom (porov. Mt
15,21–23).

Učeníci nechápali, ako môže Ježiš
prepočuť tak vytrvalú prosbu. Po
chvíli k nemu pristúpili a prosili ho:
„Pošli ju preč, lebo kričí za nami“ No
Pán nielenže jej prosbu nevypočul,
ale akoby ju celkom odmietol: „Ja
som poslaný iba k ovciam strateným



z domu Izraela.“ Matka, naplnená
bolesťou a láskou k svojej dcére, sa
nevzdáva. Padá pred Ježišom na zem
a zastavuje ho. Nedovolí, aby prešiel
okolo: „Pane, pomôž mi!“ (Mt 15,23–
25).

Dramatickosť tejto chvíle možno
vzbudila v apoštoloch nádej, že Ježiš
ju teraz predsa len vypočuje. No jeho
odpoveď je ešte prekvapujúcejšia:
zatiaľ čo žena zostáva pokorená na
zemi, Ježiš hovorí: „Nie je dobré vziať
chlieb deťom a hodiť ho šteňatám.“
Ani teraz sa žena nevzdáva. V jej
odpovedi nie je hnev ani odpor, ale
hlboká pokora: „Áno, Pane, ale aj
šteňatá jedia odrobinky, čo padajú zo
stola ich pánov“ (Mt 15,26–27).

Za týmto dialógom medzi ženou a
Ježišom možno vycítiť tok vzájomnej
dôvery. Pán pozná odvahu jej viery a
ona bezvýhradne dôveruje dobrote
Ježišovho srdca… Netuší, že okrem
tej milosti, o ktorú prosí, sa Boh cez



ňu chystá vyučovať svojich učeníkov.
Prostredníctvom tejto ženy Ježiš
pripravuje srdcia Dvanástich na
apoštolské obzory, ktoré sa im
čoskoro otvoria. Tí, ktorí dostanú
príkaz hlásať evanjelium po celom
svete, práve vidia, ako pohanská
žena dokáže mať v srdci väčšiu vieru
ako rabín — alebo dokonca oni sami,
ktorí sú s Ježišom každý deň.

Táto žena vo svojom rozhovore s
Ježišom zároveň ukazuje niektoré
kľúčové postoje v modlitbe: pokoru,
keď si uvedomujeme, že potrebujeme
pomoc, a neochvejnú dôveru v Božiu
lásku — aj napriek tomu, že Boh
mlčí. Možno na ňu myslel Evagrius,
keď napísal: „Nebuď smutný, ak hneď
nedostaneš od Boha to, o čo prosíš;
On chce, aby ti ešte viac doprial tým,
že vytrváš v modlitbe pri Ňom.“[1]

Vráťme sa však k vrcholu rozhovoru.
Ježiš udržiaval napätie — toto
„pedagogické napätie“ — tak dlho,



ako to bolo potrebné, pre ňu aj pre
svojich učeníkov. Teraz, keď žena s
jednoduchosťou hovorí o
omrvinkách pod stolom, Ježiš
konečne odhaľuje, čo nosí v srdci:
„Žena, veľká je tvoja viera! Nech sa ti
stane, ako chceš.“ A jej dcéra bola
uzdravená v tej chvíli (Mt 15,28).
Viera tejto matky, jej modlitba plná
vytrvalosti a pokory, zanechala
nepochybne hlbokú stopu v srdciach
apoštolov.

Navyše, hoci bola táto žena cudzinka,
symbolicky predstavuje celý Boží
ľud. V nej sa znovu odohráva
tajomný zápas, aký zvádzal Jakub s
Bohom. Výsledkom tohto zápasu je,
že Jakub od Boha „vyrve“
požehnanie a zároveň dostáva nové
meno: Izrael, teda „ten, ktorý zápasil
s Bohom“ (porov. Gn 32,25–30) — a
tým aj nové poslanie. Aj medzi
Ježišom a touto ženou prebieha istý
druh zápasu, skúška viery a
vytrvalosti. Jej padnutie pred Pána,



aby neprešiel okolo, je nádherným
vyjadrením vytrvalej modlitby, ktorá
nepoľaví ani pred prekážkami. A
podobne ako v prípade praotca
Jakuba, aj tento zápas končí Božím
požehnaním, ktoré vyzdvihuje vieru
matky a prináša oslobodenie jej
dcére.

Vo vytrvalom rozhovore

„ ,Duchovný boj‘ v novom živote
kresťana je neoddeliteľný od boja v
modlitbe,“ čítame v Katechizme [2].
Táto žena dostala hojnú milosť práve
skrze tento zápas: jej osobný vzťah s
Bohom sa prehĺbil — a z takéhoto
vzťahu môžu vzísť iba dobré veci.
Preto cesta k svätosti spočíva viac v
tom, že rozšírime dialóg s Pánom na
všetko, čo robíme, než v snahe
dosiahnuť sériu cností alebo cieľov,
ktoré nie sú nutne pre nás, alebo
ktoré sa v každom prípade
nedosiahnu zo dňa na deň[3]. V
skutočnosti jedno vedie k druhému,



ale medzi nimi vždy existuje jasná
nadradenosť milosti — a teda aj
modlitby[4]. „Lebo bezo mňa
nemôžete nič urobiť,“ hovorí Pán (Jn
15,5).

Predstavme si napríklad niekoho, kto
sa rozhodol vniesť do svojho života
viac poriadku. Dal si predsavzatie, že
pôjde spať skôr, v takom čase, aby si
mohol poriadne oddýchnuť, bol
výkonnejší v práci, mal lepšiu náladu
— a aby si ráno našiel pár minút na
modlitbu. To je veľmi dobré a možno
sa mu to niekoľko dní podarí. Ale
potom príde deň, keď zlyhá, alebo ho
pohltí chaos… Tak ako pri každom
projekte, aj tu budú víťazstvá i pády.
Ale rozhodujúce nie sú výsledky.
Nejde tak o to, koľko víťazstiev a
koľko prehier, ale ako zápasíme —
presnejšie s kým zápasíme. Lebo
môžeme bojovať sami, spoliehajúc sa
najmä alebo výlučne na svoje sily —
alebo môžeme otvoriť svoj boj vzťahu
s Bohom a urobiť z tohto



predsavzatia tému rozhovoru s
Pánom: „Pane, verím, že aj Ty chceš,
aby som išiel skôr spať, ale musíš mi
pomôcť…“; „Ježišu, vlož do môjho
srdca lásku a nádej… pomôž mi
nadchnúť sa… keď budem trochu
poriadnejší, môžem urobiť veľa
dobrého“; „Pane, odpusť, dnes ma
chaos premohol; pomôž mi viac“;
„Ježišu, obetujem to za tých, ktorí sa
o to tiež usilujú…“

V takomto prípade sme svedkami
boja, ktorý je zameraný na Boha, v
ktorom sa rozhovor s Pánom živí
tým, čo práve prežívame. A naopak:
každodenné veci sa otvárajú nášmu
vzťahu s Bohom. Aby bolo akékoľvek
predsavzatie účinné, evanjelium
nám ukazuje, že predovšetkým musí
byť témou mnohých rozhovorov s
Bohom. Ide o to, aby sme všetky
oblasti svojho života otvorili tomu
veľkému horizontu zmyslu, ktorým je
náš vzťah s Pánom. „Ak pracujeme s
Kristom, všetko naše úsilie má



zmysel — aj keď sa nedostaví želaný
výsledok — lebo ozvena skutkov
konaných z lásky vždy dolieha až do
neba.“[5]

To, čo naozaj poteší srdce otca alebo
matky, nie je to, že ich dieťa robí
všetko správne, ale že sa na nich z
času na čas pozrie a usmeje; že s
nimi zdieľa svoje zápasy. Malé deti
sa, aj keď sa snažia, často mýlia — ale
stále hľadajú kontakt s rodičmi,
pohľadmi, gestami, srdcom. A práve
tento prúd lásky a komunikácie je to,
po čom ich rodičia túžia najviac.
Takisto aj náš nebeský Otec túži po
tom istom: po prúde dôvery, lásky a
rozhovoru. Celý náš život je
prostredím, v ktorom sa má tento
dôverný vzťah s Otcom rozvíjať.
Svätý Josemaría všetkých pozýval ísť
touto cestou:

„Hovor, hovor s Pánom: 'Som
unavený, Pane, už nevládzem. Pane,



toto sa mi nedarí; ako by si to urobil
Ty?'“[6].

Žiť z tohto vzťahu

Apoštoli – možno si to ani veľmi
neuvedomovali – žili v neustálom
rozhovore s Pánom, ktorý sa živil
tými najobyčajnejšími okolnosťami
každodenného života. Evanjeliá
zaznamenávajú nespočetné situácie,
v ktorých sa Ježiš a jeho učeníci
dôverne rozprávali. Kládli mu
otázky, vyjadrovali zmätenosť alebo
nadšenie. Dvanásti boli teda okrem
toho, že boli učeníkmi a svedkami, aj
priateľmi, s ktorými Ježiš zdieľal
svoju intimitu (porov. Jn 15,15).
Ježišova osobnosť ich priťahovala a
zároveň napĺňala úžasom: bol pre
nich veľkým priateľom – aj veľkým
tajomstvom.

Jedna z vecí, ktorá ich najviac
udivovala, bol Ježišov vzťah s Otcom.
Všimli si, ako často sa utiahol k
modlitbe. Postupne si začali



uvedomovať, že Ježiš je neustále v
dôvernom rozhovore so svojím
nebeským Otcom. A sám Ježiš im
dáva najavo, že to, čo hovorí a robí,
vychádza z tohto vzťahu s Otcom:
„Lebo ja som nehovoril sám zo seba,
ale Otec, ktorý ma poslal, ten mi
prikázal, čo mám povedať a čo mám
hovoriť“ (Jn 12,49); „Keď vyzdvihnete
Syna človeka, poznáte, že Ja Som a že
nič nerobím sám od seba“ (Jn 8,28).

Niekedy Pán Ježiš tento dôverný
rozhovor s Otcom aj navonok
prejavil. Napríklad po návrate
sedemdesiatich dvoch učeníkov,
ktorých poslal do miest a dedín. Keď
sa vracali, nadšení z toho, že konali v
Ježišovom mene – uzdravovali,
vyháňali zlých duchov –, hovorili:
„Pane, aj zlí duchovia sa nám
poddávajú v tvojom mene!“ (Lk
10,17). A Ježiš sa vtedy nahlas obrátil
k Otcovi a s radosťou povedal:
„Zvelebujem ťa, Otče, Pán neba i
zeme, že si tieto veci skryl pred



múdrymi a rozumnými a zjavil si ich
maličkým. Áno, Otče, tebe sa tak
páčilo“ (Lk 10,21).

Iný príklad počujeme pri vzkriesení
Lazára. V tej chvíli bolesti nad
smrťou priateľa Ježiš zvolá: „Otče,
ďakujem ti, že si ma vypočul. A ja
som vedel, že ma vždy počuješ, ale
hovorím to kvôli ľudu, čo tu stojí, aby
uverili, že si ma ty poslal“ (Jn 11,41–
42). Môžeme si predstaviť úžas, aký
vtedy tí, čo to počuli, prežívali. Ako
by im tieto slová nezostali v pamäti?

Keď Ježiš takto hovorí, odhaľuje
svojim priateľom tajomstvo svojej
božskej intimity: svoj vnútorný život.
Najvnútornejšou podstatou Ježiša je
jeho vzťah s Otcom. Ježiš žije z tohto
vzťahu. Ide o nepretržitý dialóg
poznania a lásky, ktorý sa prejavuje v
stálej túžbe plniť Otcovu vôľu. Sám to
svojim učeníkom vyjadrí: „Mojím
pokrmom je plniť vôľu toho, ktorý
ma poslal, a dokonať jeho dielo“ (Jn



4,34). Ježiš im tak mnohorakým
spôsobom ukazuje, že žije z tohto
vzťahu s Otcom; že jeho osobná
identita sa zakladá na tomto vzťahu.
Teológia to vyjadrí slovami, že Syn je
„subsistujúci vzťah“ – všetko v druhej
Božskej osobe je synovstvo, vzťah k
Otcovi[7].

Postupne – no najmä po zoslaní
Ducha Svätého – si učeníci začnú
uvedomovať, že tento skrytý prameň,
tento Ježišov vzťah s Otcom, je jeho
najosobnejšou totožnosťou. A zatúžia
byť na tomto vzťahu účastní. Preto
mu raz Filip povie: „Pane, ukáž nám
Otca, a to nám postačí“ (Jn 14,8). A
preto ho aj prosia, aby ich naučil
modliť sa, aby ich priviedol k tomu
prameňu života, z ktorého sám žije.
A Ježiš ich naučí modlitbu Otče náš
(porov. Lk 11,1–4).

Skrze Ježiša, Slovo, v ktorom bolo
všetko stvorené (porov. Kol 1,16), aj
my sme vo svojom najhlbšom vnútri



v hlbokom vzťahu s Otcom[8]. Svätý
Ignác Antiochijský to intenzívne
prežíval, keď napísal: „Živá voda vo
mne hovorí: Poď k Otcovi“[9].
Skutočnosť, že ma Boh miluje a
stvoril ma, aby som bol s ním šťastný,
tvorí najpravdivejšie jadro mojej
osoby; to je najhlbší zmysel mojej
identity. A naopak: „ten, kto si
neuvedomuje, že je Božím synom,
nepozná tú najhlbšiu pravdu o
sebe“[10].

Modlitba teda nie je niečo navyše.
Rozhovor s Bohom nám umožňuje
prebývať v sebe samých. Byť v
dialógu s Bohom znamená byť doma,
byť tým, kým naozaj sme. Ak Ježišov
vnútorný život spočíva v neustálom
dialógu s Otcom, potom aj náš
vnútorný život sa má živiť tým istým
– dialógom lásky s Bohom.

„Boh sa rád prihovára – nie tak v
hukote hromu či v zemetrasení, ale
v ,tichom vánkuʻ (porov. 1 Kr 19,12),



alebo ako to niektorí prekladajú,
v ,jemnom hlase tichaʻ. To je to
dôležité stretnutie, o ktoré nemáme
prísť“[11], povedal pápež Lev XIV dva
dni po svojom zvolení. A miestom
tohto stretnutia je srdce: „Je to
príbytok, kde sa zdržiavam (...). Je to
náš skrytý stred (...), miesto
stretnutia, lebo – stvorení na Boží
obraz – žijeme vo vzťahu“[12].

Existujú však srdcia, ktoré žijú v
neustálom vnútornom monológu. A
keď srdce žije takto, nemôže prinášať
ovocie lásky. Skôr prináša ovocie
egoizmu. Ak sa náš vnútorný
rozhovor točí iba okolo vlastného
„ja“, aj naše skutky sa budú týkať
predovšetkým seba. Časté sťažnosti,
zlá nálada, hnev... môžu byť
príznakmi frustrácie z tohto
vnútorného monológu. Lebo „dobrý
človek vynáša z dobrého pokladu
svojho srdca dobro a zlý človek zo
zlého vynáša zlo. Veď z plnosti srdca
hovoria jeho ústa“ (Lk 6,45).



Pravý poklad srdca, jediný skutočný
poklad, je jeho vzťah lásky s Bohom.
Z tohto koreňa vyrastá dobré ovocie
– slová i skutky. Preto Ježiš hovorí, že
„iba Boh je dobrý“ (Mk 10,18): mimo
neho niet nič než tma, smútok,
nezmyselnosť. Je to prázdnota,
osamelosť človeka, ktorý bol
stvorený pre vzťah, no v hĺbke zostal
strašne sám. Sám voči budúcnosti,
voči smrti, voči ťažkostiam. „Nie je
dobre byť človeku samému“ (Gn
2,18), hovorí Boh v opise stvorenia
človeka. A keď anjel ohlasuje Panne
Márii vznešený okamih vtelenia,
hovorí jej, že jej syn sa bude volať
Emanuel – čo znamená „Boh s nami“.
Spasiteľ má meno, ktoré vyjadruje
práve blízkosť, osobný vzťah. „Bezo
mňa nemôžete nič urobiť“ (Jn 15,5):
je to vzťah s Ježišom, ktorý nás
zachraňuje a robí nás nástrojmi
spásy pre iných.

* * *



„Kristus zostáva s nami. Niekedy,
predtým než začal nejakú prácu, sa
svätý Josemaría obrátil k Pánovi so
slovami: ,Ježišu, poďme to urobiť
spolu.ʻ Ježiš je s nami a my sme jeho
nástrojmi. To si vyžaduje konať
dobre, pracovať dobre – inak by sme
akoby ,zneuctiliʻ Pána kvôli
nedokonalému nástroju. Ježiš a ja. Je
to osobný, jedinečný a
nenahraditeľný vzťah. No zároveň –
ak je spojenie s Kristom pravé – sa
stáva spojením s jeho Telom, ktorým
je Cirkev: spoločenstvom s Bohom a
so svätými. Vzťah ,Ježiš a jaʻ sa
premieňa na spojenie pre druhých a
s druhými“[13].

[1] Evagrius Pontikus, De oratione, č.
34 (citované v KKC, č. 2737).

[2] KKC, č. 2725.



[3] Porov. František, Gaudete et
Exsultate, čč. 11, 50.

[4] Porov. Sv. Ján Pavol II, Novo
millennio ineunte, č. 38.

[5] F. Ocáriz, «La luz que necesita el
mundo» (Preklad: Svetlo, ktoré svet
potrebuje), meditácia, 11-05-2020,
opusdei.org.

[6] Sv. Josemaría, poznámky z jedného
stretnutia vo Valladolide, 22-10-1972,
zhromaždené v dokumentárnom
filme «El corazón del
trabajo» (Preklad: Srdce práce),
opusdei.org.

[7] Porov. Sv. Tomáš, Summa
Theologiae, I, q. 29 a. 4 co.

[8] Porov. Sv. Tomáš, Summa
Theologiae, I, q. 13 a. 7 co; De
Veritate, q. 4 a. 4 co.

[9] Sv. Ignác Antiochijský, Ad Rom. 7,
2.

https://opusdei.org/sk-sk/article/srdce-diela-vizia-svateho-josemariu/
https://opusdei.org/sk-sk/article/srdce-diela-vizia-svateho-josemariu/


[10] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 26.

[11] Lev XIV, Stretnutie s kardinálmi,
10-05-2025.

[12] KKC,č. 2563.

[13] F. Ocáriz, «A la luz del
Evangelio» (Preklad: K svetla
Evanjelia), «Entre los dos» (Preklad:
Medzi dvoma) (opusdei.org).

Carlos Ruiz Montoya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-14-

miesto-stretnutia/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-14-miesto-stretnutia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-14-miesto-stretnutia/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-14-miesto-stretnutia/

	Boj, blízkosť, poslanie (14): Miesto stretnutia

