
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (13):
Eucharistické srdce

Navštevovať Eucharistiu je
odpoveďou, pretavenou do
života, na jeho prísľub, že
zostane s nami: ak je On so
mnou celé dni, aj ja chcem byť s
Ním celé dni.

21.05.2025

Ubi amor, ibi oculus: „Kde je láska,
tam je aj pohľad“[1]. Láska vždy hľadá
prítomnosť milovaného: akoby
nevidela nikoho iného. Niekedy je



však odlúčenie a neprítomnosť
nevyhnutná. Vtedy sa bezmocne
zmierime s čakaním alebo
nostalgiou; držíme sa niečoho, čo
vyvoláva prítomnosť druhého, alebo
nám pripomína prežitú lásku. Táto
nostalgia je nevyčerpateľným
zdrojom mnohých piesní a básní v
priebehu dejín, ktoré zhrňujú ten
posledný pokus prekonať samotu.

Budem s vami po všetky dni

Každú nedeľu kresťania vyznávajú
svoju vieru vo večný život a vo
vzkriesenie tela. Pre nás nie sú
spomienky ani bolesť z
neprítomnosti milovaného
posledným slovom. „Nezabudnite: po
smrti vás privíta Láska. A v Božej
láske nájdete i všetky čisté ľudské
lásky, ktoré ste prežívali na zemi“[2].
No kým kráčame týmto „údolím sĺz“,
bolesť z neprítomnosti patrí k rytmu
bitia ľudského srdca.



Sv. Josemaría často vychádzal z
týchto hnutí srdca, z tej prirodzenej
reakcie, že sa človek nechce rozlúčiť,
aby priblížil tajomstvo Eucharistie.
Zarážajúcu a veľkolepú skutočnosť,
že celý Boh sa chcel zachovať v kúsku
chleba, môžeme čiastočne pochopiť z
„ľudskej skúsenosti lúčenia sa dvoch
ľudí, ktorí sa milujú. Chceli by byť
navždy spolu, no povinnosť — nech
už je akákoľvek — ich núti rozlúčiť
sa. Želali by si ostať navždy spolu — a
nemôžu. Ľudská láska, akokoľvek
veľká by bola, je obmedzená, a na
svoje vyjadrenie musí použiť
symboly: keď sa dvaja lúčia, darujú si
niečo na pamiatku, možno
fotografiu, no s takým ohnivým
venovaním, že je prekvapujúce, že
sám papier nezhorí. Viac nedokážu
urobiť, lebo moc ľudí nesiaha tak
ďaleko, ako ich túžba. Lenže čo
nemôžeme my, to môže Pán. Ježiš
Kristus, dokonalý Boh a dokonalý
Človek, nezanecháva len symbol, ale
skutočnosť: on sám zostáva.



Odchádza k Otcovi, no zároveň
zotrváva medzi ľuďmi. Nezanechá
nám tu obyčajný dar, ktorý v nás
vzbudí spomienku naňho, nejaký
obrázok, čo sa časom rozmaže a
vybledne ako zožltnutá fotografia,
úplne bezvýznamná pre tých, ktorí
neboli hrdinami tej láskyplnej chvíle.
Pod spôsobom chleba a vína je tu
však skutočne prítomný on sám: so
svojím Telom a so svojou Krvou, so
svojou Dušou a so svojou Božskou
prirodzenosťou.“[3].

Jedna malá kniha o bolesti zo straty
milovaného človeka, napísaná s ešte
živou ranou, silne vystihuje tento
ľudský pocit bezmocnosti. Autor,
stojaci pred definitívnym odchodom
svojej manželky, odmieta uspokojiť
sa s fotografiou či predmetom, ktorý
by akoby pripomínal jej prítomnosť:
„Milujem H. – píše – a nie niečo, čo sa
na ňu podobá“[4]. Pre lásku nie je
spomienka dostatočná; ľudské srdce
túži po niečom viac, no jeho



možnosti sú obmedzené. Avšak
„Bohu nič nie je nemožné“ (Lk 1,37).
Preto možno pochopiť Ježišove slová
na konci jeho pozemskej púte: „Hľa,
ja som s vami po všetky dni až do
skončenia sveta“ (Mt 28,20). Mocou
Ducha Svätého zostáva v dejinách a v
živote každého človeka. Odchádza a
zároveň zostáva: s „novou
blízkosťou“[5], neviditeľnou, no
hlbšou a obsiahlejšou.

Eucharistia nie je len spomienka ani
len túžba po budúcom stretnutí: je to
reálna prítomnosť a blízkosť. Na omši
je prítomný Ježiš z Nazareta, ten istý,
ktorý sa narodil v Betleheme, ktorý
kráčal po galilejských cestách a ktorý
pre nás zomrel na kríži. Táto
skutočnosť osvetľuje celý kresťanský
život, ktorý nie je ničím iným ako
Kristovým životom v nás (porov. Gal
2,20): „Nasledovať Krista: to je tým
tajomstvom. Sprevádzať ho tak
zblízka, že s ním budeme žiť ako prví



Dvanásti; tak zblízka, až sa s ním
stotožníme“[6].

Denná účasť na Eucharistii vychádza
z túžby byť mu nablízku; je
odpoveďou, pretavenou do života, na
jeho prísľub, že zostane s nami: ak je
On so mnou každý deň, aj ja chcem
byť s Ním každý deň. Kto pozná
Ježišovu túžbu sláviť s nami svoju
Veľkú noc (porov. Lk 22,15), jeho
neustálu modlitbu, utrpenie a lásku
ku každému, nechce ho nechať
samotného: sprevádza ho, ak môže,
každý deň. Nestačí mu vedomie, že
milióny mužov a žien ho budú čakať
pri oltári: vie, že Ježiš by postrehol
neprítomnosť niekoho, kto mohol byť
s ním, ale odišiel za svojimi vecami.

Svätý Manuel González García,
priateľ sv. Josemaríu a veľký
milovník Eucharistie, zanechal na
konci života tieto slová: „Jedna svätá
omša je Ježiš, ako zhŕňa vo svojom
Srdci všetku vôňu svojich dobrých



skutkov a slov, všetky ozveny svojho
srdca, (...) všetku šťavu svojho potu a
sĺz pri hľadaní hriešnikov, všetku žlč
lások odplatených nevďačnosťou,
štedrosti nepochopených, závistí a
nepriateľstiev, ktoré ho sprevádzali
od Betlehema až po Kalváriu, a keď je
srdce plné všetkého toho, berie na
plecia ťažký kríž a nechá sa na ňom
pribitý, dovoliac, aby mu po smrti
kopija otvorila bok ako ružu, ktorá sa
otvára na jar…“[7].

V Eucharistii prichádza k nám živá
osoba Pána, Láska lások, počiatok i
cieľ nášho života a celého stvorenia
(porov. Kol 1,16–19). Preto je svätá
omša „stredom a koreňom
vnútorného života“[8]. Je stredom,
pretože môj život sa točí okolo
slávneho kríža: práca a odpočinok,
bolesť i radosť, prijatá i darovaná
láska... Na omši s ním zdieľam pocity,
túžby, ťažkosti… všetky moje veci; a s
Ním ich prinášam Otcovi. Zároveň je
svätá omša aj koreňom, pretože ma



spája s Darcom milosti, so samotným
Božím životom. „Nik neprichádza k
Otcovi, iba skrze mňa“ (Jn 14,6). Bez
Eucharistie by nijaké ľudské dielo
nemohlo mať „perspektívu
večnosti“[9]. Iba do tej miery, do akej
nechám Ježiša vstúpiť do lode môjho
života, môžem „pracovať ako On a
milovať ako On“[10].

Svätá omša je niečo veľkolepé, ale
takmer vždy sa javí – mimo
niektorých slávnostnejších alebo
masových slávení – ako niečo
diskrétne, jednoduché, rodinné: ako
bola posledná večera, stretnutia
vzkrieseného Ježiša s apoštolmi a
lámanie chleba u prvých kresťanov.
Napriek tomu sme obklopení
anjelmi, dotýkame sa neba,
dotýkame sa Boha. Nevidíme ho, ale
viera nám to hovorí[11]. Z našej strany
môžeme prispieť sústredenosťou,
úžasom, túžbou, aby nás Boh vtiahol
do svojho tajomstva. A On sa postará
o zvyšok.



Ja som živý chlieb

Stalo sa to v Abitinii, v afrických
krajinách, v prvých storočiach dejín
Cirkvi. Skupina štyridsiatich
deviatich kresťanov mala byť
odsúdená na smrť za to, že
neposlúchla cisársky zákaz sláviť
Eucharistiu. Keď sa ich sudca opýtal,
prečo riskujú život, jeden z nich
odpovedal jednoducho: sine dominico
non possumus – „pretože bez nedele –
bez Eucharistie – nemôžeme“[12].
Viera týchto mužov a žien v reálnu
prítomnosť Ježiša je ohromujúca.
Riskovali život, pretože celým bytím
verili, že Ježiš Kristus, Boží Syn, ktorý
sa stal telom, je skutočne prítomný v
tom, čo sa navonok javí ako obyčajný
kúsok chleba. Riskovali život, pretože
to pre nich bola skutočne otázka
života a smrti: bez Ježiša, bez
prijímania, ich život strácal zmysel;
ich srdcia sa vracali do sveta bez
svetla, bez spásy, bez lásky, ktorá
premáha smrť.



Viera týchto mučeníkov sa nás
dotýka: cítime aj my, že bez
Eucharistie nemôžeme? Máme hlad
po Božom slove, po tom, aby sme Ho
prijali do seba? Čo sme ochotní
urobiť, aby sme s Ním mohli byť
častejšie?

Každá svätá omša je stretnutím so
vzkrieseným Ježišom, príležitosťou
prijať Ho aj s našou krehkosťou, ale
zároveň s čistotou, pokorou a
nábožnosťou svätých. Hranica medzi
vrúcnosťou a rutinou pri
každodennom prijímaní je veľmi
tenká, ale zároveň veľmi výrazná.
Preto sa potrebujeme pripravovať,
vnímajúc rôzne vrstvy nášho bytia:
od telesných zmyslov – najmä zraku
a sluchu – až po vnútorné zmysly,
ako sú predstavivosť a pamäť.
Vnútorné ticho je nevyhnutné na to,
aby sme mohli vnímať a si
vychutnávať krásu Krista. V srdci
plnom hluku len ťažko zaznie Božie
slovo.



Tak ako semeno prináša úrodu, keď
padne na dobrú pôdu (porov. Mt
13,1–23), aj prijímanie sa stane pre
nás prameňom života v tej miere, v
akej sa naše srdce, očistené pokorou
a obetou, stane štedrou pôdou, ktorá
prijíma svojho Pána: „Pána v
Eucharistii máme prijímať tak, ako
pozemské hlavy štátov, ba ešte lepšie,
s nádherou, leskom, v novom
oblečení… — Ak sa ma pýtaš, ako má
vyzerať tá čistota, nádhera a lesk,
odpoviem ti: čistota všetkých tvojich
zmyslov, nádhera tvojich
duchovných schopností, každej
jednej osobitne, a svetlo v celej tvojej
duši“[13].

Keď svätý Augustín uvažoval o
veľkosti daru prijatia Kristovho Tela
a Krvi, pochopil, že Pán mu hovorí:
„Nepremeníš ma na svoju podstatu,
ako sa to deje s telesným pokrmom,
ale ty sa premeníš na mňa“[14]. Opäť
so svätým Pavlom: „Už nežijem ja, ale
vo mne žije Kristus“ (Gal 2,20). Počas



chvíľ, keď sviatostné spôsoby
zostávajú v našom tele, stávame sa s
Ním jedno, identifikujeme sa s
Kristom. On prichádza do nášho
srdca a my vstupujeme do Jeho: dva
pohyby, ktoré tvoria jeden jediný akt
lásky. Boh sa stáva chlebom, Boh sa
stáva malým, aby sa stal jedným s
našimi každodennými zápletkami:
On vo mne a ja v Ňom (porov. Jn
6,56). Tu sa otvárajú nesmierne
horizonty: vstúpiť do Jeho Srdca
znamená vstúpiť do všetkého, čo je
Jeho, otvoriť sa Jeho logike, objaviť,
že ide o Srdce ranené mnou. A
zároveň nechať Ježiša vstúpiť do
toho, čo je moje, do môjho života,
znamená dovoliť Jeho láske, aby ma
odzbrojila, aby spálila moju biedu,
aby premenila moje sny.

Skrytý Boh

Božia láska nás vždy predchádza,
„preberá iniciatívu“, ako hovorí
pápež František[15]. Ak existujeme, ak



sme sa narodili, je to preto, že sme
milovaní večnou láskou (porov. Jer
31,3): láskou, ktorá nás objíma,
predchádza a presahuje (porov. Ž
139,5–6). Otec nám to často
pripomína: „Vedieť, že nekonečná
Božia láska je nielen na počiatku
našej existencie, ale je prítomná v
každom okamihu, pretože je nám
vnútorná viac než my sami sebe,
napĺňa nás istotou“[16]. S touto istotou
píše svätý Josemaría: „Navštevuj
často, fyzicky či len v duchu,
svätostánok, aby si sa uistil a
upokojil. Ale tiež preto, aby si sa cítil
milovaný… a sám miloval!“[17].

Ježiš chcel, aby sme si po stáročiach
ako kresťania uvedomili hodnotu
Jeho prítomnosti medzi nami aj po
slávení Eucharistie. Každý kostol so
svätostánkom vyžaruje teplo
domova, tlkot srdca, v ktorom nás
očakáva; tam prichádzame milovať a
nechať sa milovať, prosiť a ďakovať,
adorovať a odčiňovať. „Deti moje –



povedal raz svätý Josemaría –
uvedomte si, že Pán je vždy vo
svätostánku. Zdá sa, že nás nepočuje,
ale počúva nás s láskou, s nehou otca
i matky, skrývajúc svoje Božstvo i
svoje Človečenstvo. Je to Pán, ktorý
hovorí, keď chce, vtedy, keď to
najmenej čakáme, a hovorí
konkrétne veci. Potom mlčí, lebo
čaká na odpoveď našej viery a našej
vernosti“[18].

Skúsenosť Božieho ticha vo
svätostánku patrí k ceste, ktorá vedie
k hlbokej modlitbe. Toto ticho môže
byť niekedy bolestivé, ale chráni nás
pred pokušením vytvoriť si „Boha na
mieru“, akéhosi modlu, ktorý
zodpovedá našim očakávaniam a
ktorého môžeme mať pod kontrolou.
Pán sa skrýva práve preto, aby sme
Ho hľadali, aby rešpektoval našu
slobodu – a aby sme my rešpektovali
Jeho: aby sme Ho mohli milovať ako
slobodné deti a aby sme Mu dovolili
byť Bohom, naším Bohom.



V polnočnej homílii na Štedrý Večer v
Nemecku použil Joseph Ratzinger
krásny príbeh, aby vysvetlil túto
logiku skrytej Božej lásky: „Jeshiel,
ešte malý chlapec, vbehol uplakaný
do izby svojho starého otca, slávneho
rabína Baruja. Slzy mu stekali po
lícach, keď si vylieval srdce: ‘Môj
kamarát ma opustil. Bol
nespravodlivý a veľmi zle sa ku mne
správal.’ ‘No tak, vysvetli mi to
trochu viac,’ povedal rabín. ‘Áno,’
odpovedal chlapec. ‘Hrali sme sa na
skrývačku a ja som sa tak dobre
schoval, že ma nenašiel. Ale on
potom jednoducho prestal hľadať a
odišiel. Nie je to zlé?’ Vtedy starý otec
pohladil chlapcove líce a sám mal
slzy v očiach. Povedal: ‘Áno, je to
veľmi smutné. Vieš, s Bohom je to
presne rovnaké. On sa skryl – a my
Ho nehľadáme.’“[19]

Ale On nás hľadá – nikdy neprestáva.
A vždy si nájde spôsob, ako nás
priviesť k tomu, aby sme sa aj my



vydali na cestu hľadania – aj
uprostred temnoty: „Ak vám Boh
dovolí zakúsiť Jeho prítomnosť
zmyslovo... dobre, ale neželajte si to.
Proste Ho o svetlo rozumu, proste Ho
o vieru, ktorá nás aj uprostred
Božieho mlčania napĺňa nádejou – a
s nádejou nám dáva žiť z lásky“[20].
Uprostred Božieho ticha sa môže
zrodiť láska i nádej, lebo duša, ktorá
miluje, keď stratí milovaného, hľadá
Ho, túži po Ňom. A tak – s nádejou
poháňanou túžbou po jednote – sa
pohľad rozšíri a stane sa schopným
Ho nájsť.

Mária Magdaléna je obrazom tohto
hľadania. V nedeľu, ešte pred
úsvitom, sa vydáva k Ježišovmu
hrobu. Ešte je tma, ale ona hľadá,
túži, ide. Nemá Ježiša, ale nezastaví
sa, kým Ho nenájde. Ani prítomnosť
anjela ju neodvedie od túžby svojho
srdca. Mária stratila Ježiša, ale hľadá
Ho celou silou, so slzami, ktoré
zavlažujú zem jej duše, až v nej



vyklíči kvet videnia
Zmŕtvychvstalého. Takto hľadá
milovaná z Piesne piesní: „Na svojom
lôžku po nociach hľadala som toho,
ktorého moja duša miluje. Hľadala
som ho, ale nenašla. Nuž vstanem,
mesto pochodím; po námestiach a
uliciach budem hľadať toho, ktorého
z tej duše milujem. Hľadala som ho,
ale nenašla. Stretli ma strážcovia, čo
boli v meste na obchôdzke. ,Nevideli
ste toho, ktorého z tej duše milujem?‘
“ (Pies 3,1-3)

Toto hľadanie nás už stavia na cestu
kontemplácie. „Hľadajte ho túžobne,
hľadajte ho v sebe zo všetkých síl.
Keď to budete robiť naozaj usilovne,
odvažujem sa vám zaručiť, že ste ho
už vlastne našli, že ste ho začali
spoznávať a milovať, a začali tak
spoločnú konverzáciu v nebi (Porov.
Flp 3,20)“[21]. Hľadať – to už je láska.
To je Magdalénino tajomstvo a
tajomstvo každého človeka, ktorý v
noci sveta i vlastnej duše úprimne



hľadá Krista. Ale ako hľadať? Svätý
Augustín, v duchu mnohých svätých,
nás to učí: túžbou – slobodným
činom, ktorý sa rodí z hĺbky duše:
„Celý život dobrého kresťana je svätá
túžba. To, po čom túžiš, ešte nevidíš,
ale túžbou sa pripravuješ, aby – keď
príde to, čo máš vidieť – si to mohol
naplno prijať (...). Boh, tým že ti to
odkladá, rozširuje tvoju túžbu;
túžbou rozťahuje tvoju dušu a tým ju
robí schopnejšou. Túžme teda, bratia,
lebo budeme naplnení. Toto je náš
život: cvičiť sa v túžbe“[22].

Keď sa takto priblížime k adorácii
Ježiša vo svätostánku, naše srdce sa
roztiahne a bude čoraz viac cítiť
potrebu Jeho prítomnosti – byť s Ním
a hovoriť s Ním. V nás sa potom zrodí
„smäd po Bohu, túžba pochopiť jeho
slzy, vidieť jeho úsmev, jeho tvár…
myslím, že najlepší spôsob, ako to
vyjadriť, je slovami Písma: „Ako jeleň
dychtí za vodou z prameňa, tak moja
duša, Bože, túži za tebou“ (Ž 42,2).



Duša postupuje vpred ponorená v
Bohu, je mu podobná a človek je ako
smädný pútnik, ktorý otvára ústa
nad prameňom (Sir 26,15)“[23].

[1] Richard od Svätého Viktora, 
Beniamin Minor, XIII (PL 196, col. 10
A).

[2] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 221.

[3] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 83.

[4] C.S. Lewis, O zármutku.

[5] J. Ratzinger, «El comienzo de una
nueva cercanía» (Preklad: Začiatok
novej blízkosti), in El Ciervo: El
resplandor de Dios en nuestro tiempo
(Preklad: Božia žiara v našej dobe),
Barcelona: Herder, 2008, s. 185.

[6] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 299.



[7] Sv. Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas! (Keby
sme žili naše Omše!), Palencia, El
Granito de Arena, 1941, ss. 32-33.

[8] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 69.

[9] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 239.

[10] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 154.

[11] «Zrak môj i chuť chceli by ma
oklamať, ale sluch ma učí pevnú
vieru mať» (Hymnus Adoro te
devote).

[12] Porov. Benedikt XVI, Homília na
slávnosť Kristovho Tela, 29-05-2005.

[13] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 834.

[14] Sv. Augustín, Vyznania, 7, 10, 16.

[15] Porov. František, Evangelii
gaudium, č. 24.

[16] F. Ocáriz, Pastoračný list,
9-01-2018, č. 4.



[17] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 837.

[18] Sv Josemaría, Kázeň, Crónica 1972,
s. 759 (AGP, biblioteca, P01).

[19] J. Ratzinger, Homília na
štedrovečernú omšu, katedrála Našej
Panny, Mníchoiv, 24-XII-1980, In
Benedikt XVI, Y Dios se hizo hombre,
Encuentro (Preklad: A Boh sa stal
človekom, Stretnutie), Madrid 2012,
p. 11.

[20] Sv. Josemaría, Kázeň, Crónica
1972, s. 759 (AGP, biblioteca, P01).

[21] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
300.

[22] Sv. Augustín, Komentár k listu sv.
Jána, 4, 6.

[23] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
310.

Carlos Villar



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-13-

eucharisticke-srdce/ (30.12.2025)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-13-eucharisticke-srdce/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-13-eucharisticke-srdce/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-13-eucharisticke-srdce/

	Boj, blízkosť, poslanie (13): Eucharistické srdce

