
opusdei.org

Boj, blízkosť,
poslanie (12): Stavať
na skale - Životný
plán (II)

Cesta, ktorou kráčame spolu s
Bohom, je poznačená obdobím
prosperity aj ťažkosťami a
námahami. Vernosť životnému
plánu nespočíva v snahe o
„dokonalé vykonanie“, ale v
zotrvávaní v Božej láske a
nachádzaní odpočinku v nej.

13.03.2025



Prečítajte si ,, Doma i na ceste, ležiac i
vstávajúc‘‘ – Životný plán (I)

Počas svojich rokov v Nazarete Ježiš
zvnútra poznal manuálnu prácu,
možno dokonca aj stavbárstvo. Svätý
Matúš nám to naznačuje, keď v
záverečnej časti Reči na vrchu
zaznamenáva podobenstvo, ktoré
Majster použil na vysvetlenie, ako
máme prijímať jeho učenie. Ježiš
hovorí o dvoch typoch staviteľov: o
jednom, ktorý stavia svoj dom na
piesku, a o druhom, ktorý sa
rozhodne stavať na skale (porov. Mt
7,24-27). Domy sa na prvý pohľad
javia ako podobné, keďže obe sú
postavené na Ježišových slovách, ale
čas ukáže, do akej miery je jeden
oveľa krehkejší než druhý. Keď prídu
ťažkosti — keď padá dážď, prídu
záplavy a vietor fúka a naráža na
dom — stáva sa jasnejším, že nestačí

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-doma-i-na-ceste-leziac-i-vstavajuc-zivotny-plan-i/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-doma-i-na-ceste-leziac-i-vstavajuc-zivotny-plan-i/


mať len abstraktnú a teoretickú
predstavu o kresťanskom živote:
zostať pri nej by bolo ako stavať na
piesku. Preto potrebujeme byť v
blízkosti Ježiša, udržiavať s ním
pravidelný kontakt: zvyknúť si
pozorne ho počúvať v modlitbe a
rozvíjať iné stabilné, trvalé návyky,
ktoré nám pomôžu uskutočňovať
jeho slová. Tak budeme môcť žiť z
neho nielen v čase prosperity, ale aj v
okamihoch, keď bude naša viera a
presvedčenie skúšané.

Svätý Josemaría vyjadroval niečo
podobné spomienkou z detstva, v
ktorej prirovnáva duchovný život k
ceste: „Jedna z najživších spomienok
z detstva, ktorá mi v hlave ostala
dodnes, sú značky, ktoré sa u nás v
horách umiestňovali k cestám. Moju
pozornosť vtedy pútali vysoké,
obvykle na červeno natreté tyče.
Vysvetlili mi, že keď sneží a všetky
cesty, polia, pastviny, lesy, skaly a
rokliny sú zapadnuté snehom, tyče



vyčnievajú ako isté orientačné body,
aby všetci videli, kadiaľ vedie cesta.“
V živote kresťana, pokračoval, sa deje
niečo podobné: „Bývajú jari a letá, no
takisto prídu zimy, dni bez slnka a
bezmesačné noci. Nemôžeme
dopustiť, aby náš vzťah k Ježišovi
Kristovi závisel od momentálnej
nálady, od našich povahových
zmien.“ A práve v tých najťažších
chvíľach, uzatváral, je plán
duchovného života najpotrebnejší:
tieto zvyklosti, „dobre zakorenené a
prispôsobené životným okolnostiam
každého jednotlivca — ktoré budú
ako oné červené tyče a budú nám
vyznačovať správny smer, až kým sa
Pán nerozhodne, že má opäť zažiariť
slnko, rozpustiť sa ľad a rozochvieť
srdce, zapálené ohňom, ktorý v
skutočnosti nikdy nevyhasol — boli
to len tlejúce uhlíky ukryté v popole
v čase skúšky, menšieho úsilia, alebo
nedostatočnej obete“[1].

Rásť v krízach



Je úplne normálne, že človek počas
života prechádza obdobiami krízy, či
už väčšej alebo menšej intenzity[2].
Stáva sa napríklad, že mladí ľudia sa
nadchnú pre veľké ideály a vrhnú sa
do dobrodružstva bez prílišného
premýšľania; s pribúdajúcimi
skúsenosťami sa však môžu sklamať:
uvedomia si, aké ťažké je zmeniť svet,
ba dokonca zmeniť seba samého;
alebo ich prekvapí, s akou ľahkosťou
ich kedysi silné emócie, ktoré možno
považovali za záruku stability
svojich presvedčení, podliehajú
novým okolnostiam. Sú aj životné
momenty, zlomové body, ako je
príchod dospelosti či odchod do
dôchodku, keď človek prirodzene
bilancuje prežitú cestu. Vtedy sa
niekedy dostávajú do popredia
neúspechy, sklamania, to, čo mohlo
byť, ale nebolo. Môže sa stať, že je
ťažké prijať vlastný príbeh, že pohľad
na mnohé dobré veci zostane
zahmlený a človek hľadá útechu v
tom, čo svätý Josemaría nazval



slovnou hračkou, ktorú nemožno
doslovne preložiť: mystickým
„kiežbyzmom“ – „Kiežby som sa
nebol oženil/vydala, kiežby som
nemal túto profesiu, kiežby som mal
lepšie zdravie, menej rokov, viac
času!“[3].

Tieto a podobné krízy nie sú – a
nemali by byť – obdobiami bez Boha:
práve vtedy je Pán pri nás ešte bližšie
a neprestáva sa nám dávať v plnosti.
Preto sú krízy dôležitými
príležitosťami na rast vo vzťahu s
Bohom, ktorý dokáže nechať
rozkvitnúť púšť a vyviesť úrodu zo
suchej zeme (porov. Iz 35,1).
Mladícky idealizmus môže byť
očistený a povýšený milosťou, ale
musí dozrieť, aby sa stal skutočne
nadprirodzeným. Neúspechy a
sklamania by nás nemali premeniť
na cynických „realistov“, pretože
samotné poznanie našich
prirodzených obmedzení ani zďaleka
nie je celou pravdou o nás samých a



o dejinách ľudstva. Tieto okamihy,
ktoré môžu byť náročné, sú
priestormi dozrievania, v ktorých
chce Pán rozšíriť naše srdce.
Francúzsky spisovateľ to vyjadril
výstižne: „Človek má vo svojom
biednom srdci miesta, ktoré začnú
existovať až vtedy, keď do nich vstúpi
bolesť, aby sa mohli stať tým, čím
majú byť“[4].

Podobne ako sa ľudská láska buduje
a prehlbuje spoločným trávením
času (aj spoločným utrpením!), tak sa
aj naša láska k Bohu posilňuje a
obnovuje skrze blízkosť, skrze
„zjednotenie s Kristom v Chlebe a v
Slove, v Najsvätejšej hostii a v
modlitbe“[5] v jej rôznych formách: v
tichej adorácii, v dôvernom dialógu,
v spytovaní svedomia, v ústnej
modlitbe atď. Tieto a podobné
návyky nie sú únavným zoznamom
povinností, ale stretnutiami, ktoré
prebúdzajú, oživujú a obohacujú
vzťah s Bohom – a z neho aj vzťahy s



druhými, ktoré sa stávajú pevnejšími
a hlbšími.

So srdcom otvoreným Bohu

„Tým istým srdcom, ktorým som
miloval svojich rodičov a ktorým
milujem svojich priateľov, milujem aj
Krista, Otca, Ducha Svätého a Pannu
Máriu“[6]. Duchovný život je v zásade
vzťahom lásky, a preto sú krása a
výzvy ľudskej lásky ako otvorená
kniha, ktorá nám pomáha lepšie
pochopiť jej dynamiku. Napríklad
keď sa manželský záväzok oslabí,
môže to byť čiastočne preto, že sa
manžel a manželka postupne od seba
vzdialili. V úzkom vzťahu ide o
neustále nebezpečenstvo: že pár
nerastie a nezreje spoločne, pretože
život každého z nich nadobúda nové
rozmery, ktoré nie sú zdieľané s
druhým a ktoré nie sú začlenené do
ich spoločného dobrodružstva.

Niečo podobné sa môže stať aj v
našom duchovnom živote. Boh sa



nemení, ale my áno; a preto je
nevyhnutné, aby sme sa s ním v
neustálom a dôvernom dialógu delili
o všetko, čo prežívame – od
pracovných úspechov či sklamaní až
po naše záľuby a rodinné záležitosti.
Máme prežívať všetko „srdcom
otvoreným Bohu, aby aj práca,
dokonca aj v chorobe či ťažkostiach,
bola otvorená Bohu“[7]. Tak nám Pán,
keď postupujeme životom, môže
odhaľovať nové rozmery pokladov
múdrosti a poznania ukrytých v
Kristovi (porov. Kol 2,3): tej múdrosti,
ktorú získavame v tichu modlitby, v
okamihoch vďaky po svätom
prijímaní, v kontemplácii slov a
života Ježiša v Evanjeliách. Emauzskí
učeníci „na svojej tajomnej ceste s
Kristom, ktorý vstal z mŕtvych,
prežívali chvíle úzkosti, zmätku,
sklamania, dezilúzie. No napriek
tomu všetkému a aj pomedzi to sa v
ich vnútri dialo čosi hlboké: ‚Či
nehorelo naše srdce, keď sa s nami
cestou rozprával?‘ (Lk 24,32)“[8].



Potrebujeme si nechať pomôcť – a
takisto pomáhať druhým –, aby náš
duchovný život nebol iba o tom, že
„sa nejako posúvame vpred“. Ako
nám pripomenul Prelát, „formácia
počas celého života, aj keď zahŕňa
potrebné nároky, do veľkej miery
spočíva v otváraní obzorov“[9]. Naša
duchovná literatúra a texty či zdroje,
ktoré využívame na posilnenie a
obohatenie viery, by mali byť dobre
vybrané tak, aby nám pomáhali
prehlbovať skúsenosť s Bohom,
prinášali nám nové perspektívy a
oslovovali potreby nášho srdca, ktoré
sa líšia podľa ľudí i životných období.
Duch Svätý použije naše úsilie –
akokoľvek skromné v porovnaní s
jeho darmi –, aby v nás vykonal svoje
dielo.

Zastavme sa však ešte pri ďalšej
analógii s ľudskou láskou. Videli sme,
že nepriateľom vzťahu je, keď si pár
prestane pravidelne nachádzať čas
jeden pre druhého, rovnako



nebezpečné je, keď sa síce stretávajú,
ale nehovoria spolu úprimne: sú
prítomní telom, ale nie dušou;
neotvárajú si srdce a nepočúvajú sa
so skutočným záujmom. V takom
prípade sa spoločný čas môže stať
záťažou, a naopak, jeho vynechanie
sa môže javiť ako oslobodenie. Niečo
podobné sa môže stať aj v
duchovnom živote, ak sa niekto drží
svojho plánu iba preto, aby splnil
povinnosť. Svätý Josemaría o tomto
type rutiny hovoril ako o „skutočnom
hrobe nábožnosti“[10].

Tvárou v tvár tomuto riziku je
povzbudzujúce uvedomiť si, že sme
povolaní „začínať a znovu začínať“
mnohokrát počas cesty[11]. Rovnako
ako páry, ktoré sa po mnohých
rokoch stále milujú a dokážu si
povedať „ďakujem“ a „prepáč“ za
množstvo drobností, aj my budeme
často potrebovať obnoviť nejaký
zvyk, ktorý sme začali zanedbávať,
viac sa sústrediť srdcom i mysľou na



našu duchovnú literatúru, alebo
znovu objaviť hodnotu niektorých
tradičných modlitieb pred či po
svätej omši, ak si uvedomíme, že sa
pri nich ľahko rozptyľujeme.

Toto všetko nám pomáha pochopiť,
prečo vernosť životnému plánu
nespočíva v snahe o „dokonalé
vykonanie“, akoby sme boli sólistami
na komornom koncerte alebo
gymnastami na olympijských hrách.
Ide skôr o zotrvanie v Božej láske
(porov. Jn 15,9): o to, aby sme stále
hlbšie objavovali a znovu objavovali
jediný pevný základ, na ktorom
môžeme budovať svoj život. A aby
sme na tejto pevnej skale nachádzali
radosť a pokoj, po ktorých naše srdce
túži: „Odpočívaj v Božom synovstve.
Boh je Otec – tvoj Otec! – plný
nežnosti a nekonečnej lásky. Volaj ho
často Otcom a povedz mu – v
súkromí – že ho miluješ, že ho veľmi
miluješ! Že cítiš hrdosť a silu byť jeho
synom“[12].



[1] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 151.

[2] Porov. Sv. Josemaría, List 2, č. 22, o
«kríze štyridsiatich rokov»; pre viac
informácii porov. R. Guardini, Las
etapas de la vida, Madrid, Palabra,
2022.

[3] Sv. Josemaría, Rozhovory, č. 88;
porov. Cesta, Kriticko-historická
edícia, komentár k č. 832; J. Peña,
«Mística ojalatera y realismo en la
santidad de la vida ordinaria», 
Anuario Filosófico, 2002 (35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 25-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Édouard-Joseph, 1920.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 118.

[6] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 166.

[7] Pápež František, Audiencia,
21-06-2017.



[8] Pápež František, Enc. Dilexit nos, č.
7.

[9] F. Ocáriz, Pastoračný list,
9-01-2018, č. 11.

[10] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.
150.

[11] Porov. Sv. Josemaría, Cesta, č. 292; 
Vyhňa, č. 384.

[12] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 331.

Oskari Juurikkala

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-

stavat-na-skale-zivotny-plan-ii/
(05.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-stavat-na-skale-zivotny-plan-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-stavat-na-skale-zivotny-plan-ii/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boj-blizkost-poslanie-11-stavat-na-skale-zivotny-plan-ii/

	Boj, blízkosť, poslanie (12): Stavať na skale - Životný plán (II)

