
opusdei.org

Boh vie nájsť aj v
našich pádoch pre
svoju lásku nové
cesty

Benedikt XVI. si kladie otázky,
ktorým musí čeliť náš súčasný
svet. V Rakúsku pokračoval vo
svojich hlbokých a
jednoduchých katechetických
úvahách o pravde, o zmysle
životných neúspechov, o
nedeľnej Omši.

12.09.2007



Prinášame Vám zhrnutie slov Sv.
Otca počas jeho návštevy v
Rakúsku

Na viedenskom námestí Am Hof

Po skončení uvítacieho ceremoniálu
na letisku Svätý Otec sa presunul na
starobylé Námestie Am Hof. Jeho
dominantou je bronzový mariánsky
stĺp z roku 1667. Pápeža Benedikta
XVI. tu privítal primátor Viedne,
rektor kostola, všetci rakúski biskupi
a množstvo veriacich.

Svätý Otec sa k Mariensäule prišiel
pomodliť a oficiálne tak otvoriť svoju
púť do Mariazellu pri príležitosti 850.
výročia založenia tamojšej
mariánskej svätyne. Vo svojom
príhovore zdôraznil, že ako prvú
zastávku na tejto svojej púti si vybral
bronzový mariánsky stĺp, aby sa na
chvíľu spolu s veriacimi zamyslel nad
významom Božej Matky pre Rakúsko
v minulosti aj v prítomnosti a nad jej



významom pre každého z
prítomných osobitne.

„S vierou v Ježiša Krista, vteleného
Božieho Syna, sa už od prvotných
čias spája osobitná úcta k Matke, k
žene, v lone ktorej Boh prijal ľudskú
prirodzenosť, keď mal účasť dokonca
aj na tlkote jej srdca. Táto žena ho
sprevádzala jemne a s rešpektom
počas jeho života až po smrť na kríži
a práve jej materinskej láske na
konci zveril milovaného učeníka a s
ním celé ľudstvo. Vo svojej
materinskej láske Mária prijíma aj
dnes pod svoju ochranu ľudí
všetkých jazykov a kultúr, aby ich
sprevádzala v ich mnohorakej
jednote ku Kristovi. K nej sa môžeme
utiekať vo všetkých našich
starostiach a potrebách. Od nej sa
však musíme tiež naučiť prijať sa
navzájom s tou istou láskou, s ktorou
prijíma ona všetkých nás: každého
vo svojej jedinečnosti, takých, akých
nás chcel Boh a akých nás miluje. V



univerzálnej Božej rodine, v ktorej je
pre každého človeka pripravené
miesto, každý má rozvinúť svoje dary
pre dobro všetkých.“ 

Svätý Otec sa stretol v paláci
Hofburgs vládnymi predstaviteľmi
Rakúska

V piatok krátko po 17:30 Svätého
Otca privítali v paláci Hofburg, ktorý
bol od začiatku 13. storočia hlavným
sídlom Habsburgovcov.

Po prejave prezidenta republiky
prítomných oslovil aj pápež Benedikt
XVI.

Benedikt XVI. pripomenul, že
„Európsky dom“, ako sa často
odvolávame na spoločenstvo tohto
kontinentu, „bude dobrým miestom
pre život pre každého iba ak bude
vybudovaný na pevných kultúrnych
a morálnych základoch spoločných
hodnôt, vyvierajúcich z dejín a
tradícií. Európa nemôže a nesmie



popierať svoje kresťanské hodnoty.
Predstavujú dynamický komponent
našej civilizácie na našej ceste vpred
do tretieho tisícročia.“

Dotkol sa aj tzv. „Európskeho modelu
života“, termínu, ktorý predstavuje
spoločenský poriadok,
charakterizovaný zdravou
ekonomikou kombinovanou so
sociálnou spravodlivosťou,
politickým pluralizmom
kombinovaným s toleranciou,
štedrosťou a otvorenosťou a zároveň
uchovaním hodnôt, ktoré tento
kontinent urobili tým, čím je. Svätý
Otec apeloval na úlohu a
zodpovednosť politikov regulovať a
strážiť hranice globalizácie, aby sa
nerozvíjala na úkor chudobných.

Kritika z úst Benedikta XVI. zaznela
na adresu porušovania práva
človeka na život už od počatia a
vydávania potratu za neodňateľné
právo ženy, ktoré označil za „hlbokú



ranu spoločnosti.“ Apeloval na
politikov, aby nedopustili vnímanie
detí ako nejakej formy choroby a aby
v tejto súvislosti pracovali na
právnych systémoch vo svojich
krajinách. Zásadným problémom je v
zdravotníckej oblasti aj situácia okolo
eutanázie. Svätý Otec poukázal na to,
že správnou odpoveďou na utrpenie
poslednej fázy života nie je
„asistované úmrtie“, ale „milujúca
starostlivosť a spoločnosť, zvlášť s
pomocou paliatívnej starostlivosti“.

Európa má podľa pápeža vo svete
jedinečnú zodpovednosť
predovšetkým sa nevzdávať svojej
identity. Tento kontinent sa napriek
stúpajúcemu priemerného veku
nesmie stať starým na duchu. Nesie
zodpovednosť vďaka svojej
intelektuálnej tradícii, nesmiernym
zdrojom a obrovskej ekonomickej
sile. Európska únia by teda mala
„prevziať úlohu vodcu v boji proti



globálnej chudobe a v úsilí
podporovať mier“. 

Mariazell – 8. septembra 2007,
homília Benedikta XVI.

Mariazell sa stal pre Rakúsko a
široko za jeho hranice miestom
pokoja a uzmierenej jednoty. Tu
ľudia zakúšajú uzmierujúcu dobrotu
Matky, tu stretajú Ježiša Krista, v
ktorom je Boh s nami, ako nás o tom
uisťuje úryvok z dnešného evanjelia
– Ježiš, o ktorom v čítaní z proroka
Micheáša počujeme: „On bude
pokoj“ (porov. 5, 4). Dnes sa tu
začleňujeme do tohto veľkého
putovania mnohých storočí.
Zastavujeme sa na chvíľu pri Matke
Pána a hovoríme jej: ukáž nám
Ježiša. Ukáž nám, pútnikom, toho,
ktorý je zároveň cesta i cieľ: pravda a
život.

Evanjeliový text, ktorý sme práve
počuli, otvára náš pohľad ešte ďalej.
Predstavuje dejiny Izraela, počnúc



Abrahámom, ako putovanie, ktoré s
výstupmi i zostupmi, krátkymi i
dlhými cestami vedie napokon ku
Kristovi. Rodokmeň s jeho žiarivými
i temnými postavami, s ich úspechmi
i pádmi nám ukazuje, že Boh píše
naše ľudské dejiny po priamych i
kľukatých riadkoch. Boh nám
ponecháva našu slobodu a napriek
všetkému vie nájsť aj v naších
pádoch pre svoju lásku nové cesty.
Boh nepadá. Tak sa tento rodokmeň
stáva zárukou Božej vernosti,
zárukou, že Boh nás nenechá padnúť,
pozvaním zameriavať náš život vždy
znova na neho a stále znova kráčať
ku Kristovi.

Vydať sa na púť znamená byť
zameraní istým smerom, kráčať k
nejakému cieľu. To dáva ceste a
námahe s ňou spojenej osobitnú
krásu. Medzi pútnikmi v Ježišovom
rodokmeni boli niektorí, čo zabudli
na cieľ a chceli sami seba postaviť
ako cieľ. No Pán vždy znova



vzbudzoval aj ľudí, ktorí sa nechali
podnecovať nostalgiou po cieli a k
nemu zameriavať svoj život. Rozlet
kresťanskej viery, začiatok Cirkvi
Ježiša Krista bol možný, lebo v Izraeli
boli ľudia s hľadajúcim srdcom –
ľudia, ktorí sa neuspokojili v pohodlí
a zvykovosti ale pátrali po niečom
oveľa väčšom: Zachariáš, Alžbeta,
Simeon, Anna, Mária a Jozef,
Dvanásti a mnohí iní. Pretože ich
srdce bolo plné očakávania, mohli v
Ježišovi rozpoznať toho, ktorého
poslal Boh a stáť tak na počiatku jeho
veľkej rodiny. Cirkev pohanov sa
mohla uskutočniť pretože tak v
Stredomorí ako na Blízkom a
Strednom Východe, kam prišli
poslovia Ježiša Krista, boli ľudia, plní
očakávania, ktorí sa neuspokojovali s
tým, čo robili a mysleli všetci, ale
hľadali hviezdu, ktorá by im ukázala
cestu k samej Pravde, k živému Bohu.

Takéto nepokojné a otvorené srdcia
potrebujeme aj my. To je jadro



putovania. Ani dnes nestačí v istom
zmysle žiť a myslieť ako všetci
ostatní. Projekt nášho života je oveľa
väčší. Potrebujeme Boha, toho Boha,
ktorý nám ukázal svoju tvár a otvoril
svoje srdce: Ježiša Krista. Ján
oprávnene tvrdí, že on je
„Jednorodený Boh, ktorý je v lone
Otca“ (porov. 1, 18). Len on, z
najhlbšieho vnútra samého Boha,
mohol zjaviť Boha nám a zjaviť nám
aj to, kto sme my, odkiaľ
prichádzame a kam kráčame. Iste, v
dejinách sú mnohé veľké osobnosti,
ktoré mali krásne a dojemné zážitky
Boha. Avšak stále to sú ľudské
skúsenosti s ich ľudskými limitmi. No
len On je Boh a preto len On je most,
ktorý človeka privádza do
bezprostredného kontaktu s Bohom.
Ak ho teda voláme jediným
Prostredníkom spásy, platného pre
všetkých, ktorý všetkých zaujíma a
ktorého v konečnom dôsledku všetci
potrebujú, to neznamená pohŕdanie
inými náboženstvami, ani pyšné



absolutizovanie nášho názoru.
Znamená to len, že si nás získal ten,
ktorý sa nás hlboko dotkol a naplnil
darmi, aby sme aj my z našej strany
mohli obdarovať iných. Naša viera sa
totiž zásadne stavia proti rezignácii,
ktorá považuje človeka za
neschopného pravdy, akoby pravda
bola pre neho príliš veľká. Táto
rezignácii voči pravde je jadrom
krízy Západu, krízy Európy. Ak totiž
pre človeka nejestvuje pravda,
napokon nemôže ani rozlišovať
medzi dobrom a zlom. Preto sa
potom aj veľké a obdivuhodné
poznatky vedy stávajú dvojsečné:
môžu otvárať dôležité perspektívy
pre dobro, pre záchranu človeka, no
môžu – ako to vidíme -, sa stať krutou
hrozbou, ničením človeka a sveta.
Preto potrebujeme pravdu. Iste, naše
dejiny nám ponúkajú dôvody obávať
sa, aby nás viera v pravdu neviedla k
netolerancii. Ak nás napĺňa tento
strach, ktorý má svoje dejinné
opodstatnenie, je čas hľadieť na



Ježiša, ako ho vidíme tu, v
mariazellskej svätyni. Vidíme ho na
dvoch obrazoch: ako dieťa v náručí
Matky, a na hlavnom oltári baziliky
ako ukrižovaného. Tieto dva obrazy
baziliky nám hovoria: pravda sa
nepotvrdzuje prostredníctvom
vonkajšej moci ale je pokorná a dáva
sa človeku len prostredníctvom
vnútornej sily, svojou opravdivosťou.
Pravda dokazuje samu seba láskou.
Nikdy nie je naším vlastníctvom,
naším produktom, tak ako ani lásku
nemožno vytvoriť ale iba prijať a
odovzdať ako dar. Potrebujeme túto
vnútornú silu pravdy. Tejto sile
pravdy my kresťania dôverujeme.
Sme jej svedkami. Musíme ju
odovzdávať ako dar, tak isto, ako sme
ju ako dar dostali.

„Hľadieť na Krista“ je motto
dnešného dňa. Toto pozvanie pre
hľadajúceho človeka s stále znova
mení na spontánnu prosbu, prosbu, s
ktorou sa obraciame osobitne na



Máriu, ktorá nám darovala Krista
ako svojho Syna: „Ukáž nám Ježiša!“
Preto sa dnes modlime s celým
srdcom, modlime sa aj inokedy na
našej ceste vnútorného hľadania
Vykupiteľovej tváre: „Ukáž nám
Ježiša!“. Mária odpovedá tým, že
nám ho ukazuje predovšetkým ako
dieťa. Boh sa kvôli nám stal malým.
Boh neprichádza vo vonkajšej moci
ale v bezmocnosti svojej lásky, ktorá
sa stáva jeho silou. Vkladá sa do
našich rúk. Volá po našej láske.
Pozýva nás, aby sme sa aj my stali
malými, aby sme zostúpili z naších
vysokých trónov a naučili sa byť pred
Bohom deťmi. Ponúka nám svoje
„Ty“. Pozýva nás, aby sme sa mu
zverili a naučili sa tak žiť v pravde a
láske. Dieťa Ježiš nám samozrejme
pripomína aj všetky deti sveta, v
ktorých nám prichádza v ústrety.
Deti, ktoré žijú v biede, choré a
trpiace deti, deti, ktoré sú zneužívané
ako vojaci, ktoré nikdy nezakúsili
lásku rodičov, ale i deti radostné a



zdravé. Európa sa stala chudobnou
na deti: chceme mať všetko len pre
seba a možno málo dôverujeme v
budúcnosť. Ale zem bude bez
budúcnosti len vtedy, keď vyhasnú
sily ľudského srdca a mysle,
osvecovanej srdcom – ak nad zemou
nebude žiariť Božia tvár. Tam, kde je
Boh, je aj budúcnosť.

„Hľadieť na Krista“: zamerajme na
krátko svoj pohľad aj na
Ukrižovaného nad hlavným oltárom.
Boh nevykúpil svet mečom ale
prostredníctvom kríža. Zomierajúc,
Ježiš roztvára náručie. Je to
predovšetkým gesto utrpenia, v
ktorom sa necháva za nás pribiť
klincami aby nám dal svoj život.
Rozpäté ruky sú však zároveň postoj
modliaceho sa, postoj, ktorý zaujíma
kňaz keď sa modlí: Ježiš premenil
utrpenie – svoju bolesť a smrť – na
modlitbu, na akt lásky k Bohu a k
ľuďom. Preto sú rozpäté ramená
napokon aj gestom objatia, ktorým



nás Ježiš chce privinúť k sebe, objať
nás rukami svojej lásky. Takto je
obrazom živého Boha, Boha samého,
ktorému sa môžeme zveriť.

„Hľadieť na Krista!“ Ak tak činíme,
uvedomujeme si, že kresťanstvo je
niečo viac a niečo celkom iné ako
morálny systém, komplex
požiadaviek a zákazov. Je darom
priateľstva, ktoré pretrvá život i
smrť: „Už vás nenazývam sluhami,
ale priateľmi“ (porov. Jn 15, 15),
hovorí Pán svojim. Do tohto
priateľstva sa zverujeme aj my. Práve
preto, že kresťanstvo je oveľa viac
ako morálka, je darom priateľstva,
práve preto nesie v sebe aj veľkú
morálnu silu, ktorú vzhľadom na
výzvy dnešných čias tak veľmi
potrebujeme. Ak s Ježišom Kristom a
s jeho Cirkvou znova a znova čítame
Desatoro zo Sinaja, prenikajúc tak do
jeho hĺbok, javí sa nám zrazu ako
veľká škola. Desatoro je
predovšetkým „áno“ Bohu, Bohu,



ktorý nás miluje a vedie, nesie nás a
zároveň nám ponecháva našu
slobodu, ba činí ju skutočnou
slobodou (prvé tri prikázania). Je to
„áno“ rodine (štvrté prikázanie),
„áno“ životu (piate prikázanie), „áno“
zodpovednej láske (šieste
prikázanie), „áno“ solidarite,
sociálnej zodpovednosti a
spravodlivosti (siedme prikázanie),
„áno“ pravde (ôsme prikázanie),
„áno“ rešpektovaniu druhých a toho,
čo im patrí (deviate a desiate
prikázanie). V sile nášho priateľstva
so živým Bohom žijeme toto
mnohonásobné „áno“ a zároveň ho
nesieme ako ukazovateľ cesty v
našom svete.

Homília Benedikta XVI. na sv. omši
v Dóme sv. Štefana

“Sine dominico non possumus!” Bez
Pánovho daru, bez dňa Pánovho
nemôžeme žiť: takto odpovedali v
roku 304 niektorí kresťania v meste



Abitene v dnešnom Tunisku, keď boli
prepadnutí počas nedeľného slávenia
Eucharistie, ktorá bola zakázaná a
boli predvedení pred sudcu, kde ich
vyšetrovali s otázkou, prečo sa v
nedeľu zúčastnili týchto
kresťanských obradov, hoci vedeli, že
im hrozí trest smrti. “Sine dominico
non possumus!” V slove „dominico“
sú neoddeliteľne spojené dva
významy, ktorých jednotnosť sa
musíme opätovne učiť vnímať. Je to
predovšetkým dar od Pána – týmto
darom je on sám: Vzkriesený, s
ktorým kresťania potrebujú prežívať
ustavičný kontakt a blízkosť, aby
mohli byť sebou samými. Nie je to len
duchovný kontakt, vnútorný,
subjektívny: stretnutie s Pánom sa
uskutočňuje v čase prostredníctvom
jedného určitého dňa. A týmto
spôsobom sa vpisuje do nášho
konkrétneho života, telesného a
spoločného, ktorý sa odohráva v
čase. Dáva nášmu času a teda nášmu
životu v jeho celosti svoj stred a



vnútorný poriadok. Bez Toho, kto
podporuje náš život svojou láskou,
sám život je prázdny. Zradiť alebo
opustiť tento stred by znamenalo
vziať samotnému životu jeho vlastný
základ, jeho vnútornú dôstojnosť a
krásu.

Má tento postoj vtedajších kresťanov
svoju dôležitosť aj pre nás, kresťanov
dneška? Áno, platí aj pre nás, ktorí
potrebujeme vzťah, ktorý nás
podopiera a poskytuje orientáciu a
obsah nášmu životu. Aj my
potrebujeme vzťah so
Zmŕtvychvstalým, ktorý nás prevedie
aj cez smrť. Potrebujeme toto
stretnutie, ktoré nás zjednocuje,
ktoré nám poskytuje priestor
slobody, umožňujúcimi vidieť za
našimi každodennými aktivitami
stvoriteľskú Božiu lásku, z ktorej
pochádzame a ku ktorej zároveň
putujeme.



Ak sa však započúvame do dnešného
evanjelia, v ktorom sa k nám
prihovára Pán, preľakneme sa. „Kto
sa nezriekne všetkých svojich dobier
a nezanechá aj všetky vzťahy s
rodinou, nemôže byť mojim
učeníkom“. Chceli by sme namietnuť:
čo hovoríš, Pane? Či azda nie je pre
svet dôležitá práve rodina? Či nie je
preň dôležitá otcovská a materinská
láska, láska medzi rodičmi a deťmi,
medzi mužom a ženou?
Nepotrebujeme lásku k životu, radosť
zo života? A nepotrebuje svet ľudí,
ktorí investujú do dobier tohto sveta
a tak zveľaďujú zem, ktorú sme
dostali, aby z nej všetci mohli čerpať
jej dary? Nebolo nám zverené tiež
poslanie zabezpečiť rozvoj sveta a
jeho dobier? Ak sa lepšie
započúvame do Pánových slov v ich
celistvosti, potom pochopíme, že Ježiš
nevyžaduje od všetkých to isté.
Každý má svoje osobné poslanie a
osobitný spôsob nasledovania Pána,
ktorý je projektovaný pre každého z



nás. V dnešnom evanjeliu Ježiš
hovorí o tom, čo nie je úlohou
mnohých, ktorí sa pridali na púť do
Jeruzalema, ale hovorí o osobitnom
povolaní pre Dvanástich. Títo musia
predovšetkým prekonať pohoršenie
kríža a potom musia byť pripravení
zanechať skutočne všetko a prijať
misiu, ktorá sa javí absurdnou - ísť až
po kraj zeme a aj so svojou
nedostatočnou kultúrnou
vybavenosťou ohlasovať svetu, ktorý
je plný domnelej vzdelanosti, či
predstieranej alebo opravdivej
učenosti, - ako zaiste osobitným
spôsobom aj ľudom chudobným a
jednoduchým - evanjelium Ježiša
Krista. Musia byť pripravení na ich
putovaní rozsiahlym svetom
podstúpiť v prvej osobe mučeníctvo,
aby tak svedčili o evanjeliu
ukrižovaného a vzkrieseného Pána.
Ak je Ježišovo slovo adresované
predovšetkým Dvanástim, jeho
povolanie prirodzene ide poza
historický okamih a vzťahuje sa na



všetky storočia. Počas všetkých čias
povoláva osoby aby sa spoľahli iba
na Neho, zanechali všetko a tak sa
Mu úplne ponúkli k dispozícii a takto
aj k dispozícii ostatným: aby tak
vytvárali oázy nezištnej lásky vo
svete, v ktorom sa tak často zdá, že
to, čo platí, je len moc a peniaze.
Ďakujme Pánovi, že nám počas
všetkých storočí daroval mužov a
ženy, ktorí z lásky k Nemu zanechali
všetko a tak sa stali žiarivými
znameniami jeho lásky! Stačí si
spomenúť na ľudí ako sú: Benedikt a
Školastika, František a Klára, Alžbeta
Uhorská a Hedviga Sliezska, či Ignác
z Loyoly, Tereza Avilská až po Matku
Teréziu z Kalkaty a Pátra Pia! Všetci
títo celým svojim životom sa stali
interpretáciou Ježišových slov, ktoré
sa v nich stali blízkymi a
pochopiteľnými aj pre nás. Prosme
Pána, aby aj v našich časoch daroval
mnohým ľuďom odvahu zanechať
všetko, aby sa tak stali
disponovanými pre všetkých.



Ak teraz opäť upriamime pozornosť
na evanjelium, môžeme si všimnúť,
že Pán sa neprihovára len malému
počtu osôb a ich osobitnému
poslaniu. Jadro toho, o čom hovorí,
platí pre všetkých. To, na čo v
konečnom dôsledku poukazuje,
vyjadruje na inom mieste týmto
spôsobom: „Lebo kto by si chcel život
zachrániť, stratí ho, ale kto stratí svoj
život pre mňa, zachráni si ho. Veď čo
osoží človekovi, keby aj celý svet
získal, a seba samého by stratil alebo
poškodil?!“ (Lk, 9, 24 – 25). Kto chce
len vlastniť svoj život, žiť ho len sám
pre seba, stratí ho. Iba ten, kto sa
daruje iným, získa svoj život. Iným
slovami: iba ten, kto miluje,
nachádza život. Láska vyžaduje vždy
vychádzať zo seba samých, vyžaduje
zanechať seba samých. Kto sa
obracia nazad, aby hľadal seba
samého a chce mať druhého len pre
seba, týmto spôsob stratí seba a aj
toho druhého. Bez tejto hĺbky stráca
sám seba, niet v nej viac života.



Nespokojná životná chtivosť, ktorá
dnes znepokojuje mnohých ľudí,
končí sa strateným životom v
prázdnote. „Kto stratí svoj život pre
mňa...“, hovorí Pán: zanechajúc
samých seba tým najradikálnejším
spôsobom je možné iba tak, že do
toho prázdna na konci nespadneme,
ale sa odovzdáme rukám Lásky vo
večnosti. Len láska Boha, ktorý stratil
sám seba pre nás, ktorý sa nám dáva,
je aj pre nás možnosťou stať sa
slobodnými, zanechať všetko a tak
nájsť skutočný život. Toto je základ
toho, čo nám chce Pán povedať v
úryvku evanjelia zdanlivo tak tvrdo
v dnešnú nedeľu. V jeho slove je však
istota, že môžeme rátať s jeho láskou,
láskou Boha, ktorý sa stal Človekom.
A ak si uvedomíme toto, nájdeme
múdrosť, o ktorej hovorí dnešné
čítanie. Je však dôležité si tiež
uvedomiť, že všetka múdrosť sveta je
nám na nič, ak sa nenaučíme žiť, ak
na seba nevezmeme to, čo je v živote
skutočne dôležité.



„Sine dominico non possumus!“ – Bez
Pána a bez dňa, ktorý patrí Jemu, nie
je možný skutočný život. Nedeľa sa v
našej západnej spoločnosti zmenila
na koniec týždňa, na voľný čas. Voľný
čas, hlavne v zhone dnešnej doby, je
úžasná a potrebná vec. Ale ak voľný
čas v sebe nemá vnútorný stred, od
ktorého sa odvíja to ostatné, potom
sa z neho stáva iba prázdne miesto,
ktoré nás neposilňuje a neobnovuje.
Voľný čas musí mať vnútorný obsah –
a tým je stretnutie Toho, ktorý je
naším pôvodcom a aj naším cieľom.
Môj veľký predchodca na
biskupskom sídle v Mníchove a
Freisingu kardinál Faulhaber to raz
vyjadril takto: „Daj duši svoju nedeľu
a daj nedeli svoju dušu.“

A keďže nedeľa je hlbokým
stretnutím, prostredníctvom Božieho
slova a Sviatosti, so zmŕtvychvstalým
Kristom lúč tohto dňa objíma celú
skutočnosť. Prví kresťania oslavovali
ako Pánov deň prvý deň týždňa,



pretože to bol deň vzkriesenia. Ale
veľmi skoro si Cirkev uvedomila fakt,
že prvý deň týždňa je ránom
stvorenia, dňom, v ktorom Boh
povedal: „Buď svetlo!“ (Jn 1,3). Práve
preto je nedeľa v Cirkvi tiež oslavou
týždňa stvorenia – oslavou vďačnosti
a radosti Božieho stvorenia. A tento
rozmer nedele by sme si mali
uvedomovať o to viac v čase, keď je
stvorenstvo vystavené mnohorakým
rizikám zásahmi samotného človeka.
V prvotnej Cirkvi sa potom prvý deň
postupne pripodobnil aj dedičstvu
siedmeho dňa – „šabatu“. Sme teda
účastní na Božom oddychu, oddychu,
ktorý objíma všetkých ľudí. Práve
takto vnímame v tento deň niečo zo
slobody a rovnosti so všetkými
Božími stvoreniami.

V modlitbe dnešnej nedele si
spomíname najmä na to, že Boh nás
prostredníctvom svojho Syna
vyslobodil a osvojil si nás ako svojich
milovaných synov. Veď sa k nemu



modlíme, aby zhliadol s
náklonnosťou na svojich veriacich v
Krista a daroval nám skutočnú
slobodu a večný život. Modlime sa za
láskavý pohľad Boha. Potrebujeme
tento pohľad láskavosti, nielen v
nedeľu, ale v každodennom živote. V
modlitbe zakusujeme, že tento
pohľad nám už bol daný a vieme, že
Boh si nás adoptoval ako svoje deti,
skutočne nás začlenil do svojho
spoločenstva. Byť dieťaťom znamená
– a veľmi dobre to vedela aj prvotná
Cirkev – byť slobodným človekom,
nie otrokom, ale tým, ktorý je
osobitne začlenený do rodiny. A tiež
to znamená byť dedičom. Ak patríme
tomu Bohu, ktorý má moc nad
všetkou mocou, tak sme bez strachu
a slobodní. Sme dedičmi. Dedičstvo,
ktoré nám On zanechal je On sám, je
to jeho láska. Áno Pane, daj, aby nás
toto vedomie naplnilo do hĺbky duše
a aby sme tak pochopili radosť z
vykúpenia. Amen.



Príhovor Benedikta XVI. pred
modlitbou Anjel Pána

Viedeň (9. septembra, RV) - Drahí
bratia a sestry,

dnešné dopoludnie bolo pre mňa
osobitne krásnou skúsenosťou, keď
som mohol s vami všetkými sláviť
Pánov deň takým slávnostným a
úctivým spôsobom. Eucharistický
rítus slávený s primeranou
pompéznosťou nám pomáha
uvedomiť si nesmiernu veľkosť daru,
ktorý nám Boh dáva vo svätej omši e
napĺňa nás hlbokou radosťou. Preto
som vďačný všetkým, ktorí sa aktívne
podieľali na príprave a priebehu tejto
liturgie ako aj prostredníctvom
uzobranej prítomnosti na svätých
tajomstvách vytvorili atmosféru, v
ktorej bolo možné prítomnosť božiu
skutočne zažiť.

Úvaha o zmysle nedele a o dnešnom
evanjeliovom úryvku nás priviedli k
objavu Božej lásky, ktorá „sa zriekla



seba samej“ aby sa darovala nám a
aby nás priviedla k vnútornej
slobode. Tá nám umožňuje „stratiť“
vlastný život, aby sme týmto
spôsobom našli život večný. Účasť na
tejto láske dala aj Márii silu k svoju
bezpodmienečnému „áno“.
Vzhľadom na rešpektujúcu a jemnú
Božiu lásku, ktorá pre uskutočnenie
plánu spásy očakáva slobodnú
spoluprácu svojich stvorení, Panna
Mária mohla bez akýchkoľvek
rozpakov s dôverou sa odovzdať do
jeho rúk. Plne disponovaná, celostne
otvorená vo svojom vnútri a
slobodná od seba, poskytla Bohu
možnosť, aby ju naplnil svojou
láskou, svojim Duchom Svätým.
Takto Mária mohla prijať v sebe
Božieho Syna a darovať svetu
spasiteľa, ktorý sa jej daroval.

Aj nám, počas eucharistickej
slávnosti, bol dnes darovaný Boží
Syn. Kto sa zúčastnil na svätom
prijímaní nesie v sebe osobitným



spôsobom zmŕtvychvstalého Pána.
Ako ho Mária nosila vo svojom lone –
bezbrannú maličkú ľudskú bytosť,
úplne závislú od svojej matky, tak aj
Ježiš Kristus pod spôsobom chleba sa
zveril vám, drahí bratia a sestry.
Milujte ho tak, ako ho milovala
Mária! Prineste ho ľuďom, ako ho
Mária priniesla k Alžbete,
vzbudzujúc plesanie a radosť! Panna
Mária darovala Božiemu slovu
ľudské telo, aby mohlo vstúpiť do
tohto sveta. Darujte aj vy vaše telá
Pánovi, aby sa tak stále viac stávali
nástrojom Božej lásky, chrámom
Ducha Svätého! Prineste nedeľu, deň
Pánov so svojim nesmiernym darom
do tohto sveta!

Prosme Máriu aby nás naučila stať sa
ako ona slobodnými od seba samých,
aby sme tak našli v disponovanosti
pre Boha našu skutočnú slobodu,
skutočný život, autentickú a trvalú
radosť.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/boh-vie-najst-aj-v-nasich-

padoch-pre-svoju-lasku-nove-cesty/
(26.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/boh-vie-najst-aj-v-nasich-padoch-pre-svoju-lasku-nove-cesty/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boh-vie-najst-aj-v-nasich-padoch-pre-svoju-lasku-nove-cesty/
https://opusdei.org/sk-sk/article/boh-vie-najst-aj-v-nasich-padoch-pre-svoju-lasku-nove-cesty/

	Boh vie nájsť aj v našich pádoch pre svoju lásku nové cesty

