
opusdei.org

Beseda: Príchuť
prvotného
kresťanstva

Beseda je ten moment dňa
alebo týždňa, keď ľudia z Opus
Dei prežívajú spoločnú
príslušnosť k Božiemu ľudu,
ktorým je Cirkev, a k tej časti
Cirkvi, ktorou je Dielo:
pripomína im, že sú súčasťou
rodiny a zvyšuje ich túžbu
osloviť všetky duše.

24.04.2025



Pred svojím nanebovstúpením sa
Ježiš chcel ešte raz stretnúť s
apoštolmi na akési rozlúčenie. Jeho
zjavenie ich však prekvapilo, pretože
práve „boli pri stole“. Pán využil tieto
posledné chvíle so svojimi učeníkmi,
aby im predstavil životný program,
ktorý ich od tej chvíle čakal: „Choďte
do celého sveta a hlásajte
evanjelium“ (Mk 16,15). Keď si tento
úryvok čítal svätý Josemaría, mal
chuť zvolať: „To je beseda!“ Nebolo to
prvýkrát, čo evanjelista spomína
podobné stretnutie. Pred
rozmnožením chlebov Pán povedal
dvanástim: „Poďte vy sami do
ústrania na osamelé miesto a trochu
si odpočiňte“ (Mk 6,31). „Tieto
rozhovory – dodával zakladateľ Opus
Dei – vzkrieseného Krista s učeníkmi
sú tiež evanjeliom besedy; až doteraz
som to nevidel v tomto svetle.“[1]

Pristupovať k srdcu



Svätý Josemaría, keď si spomínal na
chvíle, keď sa Ježiš dôverne stretával
s apoštolmi a trávil s nimi čas,
hovoril, že zvyklosť držať besedy má
„príchuť prvotného kresťanstva“[2].
Už od prvých rokov akadémie DYA
zohrávala táto zvyklosť kľúčovú
úlohu v rodinnom živote centra. Don
Álvaro vo svojom komentári k
Inštrukcii z 31. 5. 1936
poznamenával, že svätý Josemaría
práve v týchto chvíľach odovzdával
prvým členom ducha Diela: bola to
príležitosť pozerať sa na veci s
nadprirodzeným zmyslom a oživovať
apoštolský zápal, aj keď sa hovorilo
len o banálnych či vtipných
veciach[3].

Kresťan je súčasťou Božieho ľudu a
svojím spôsobom zakladá svoju
identitu na tejto skutočnosti. Úsilie o
svätosť nie je niečo osamelé – Pán
počíta so vzťahmi, ktoré si v živote
vytvárame. „Bolo Božou vôľou
posvätiť a spasiť ľudí nie jednotlivo,



bez vzájomného spojenia, ale
vytvorením ľudu, ktorý by ho
pravdivo vyznával a sväto mu
slúžil“[4].

Beseda je chvíľa, v ktorej môžeme
prežívať spoločnú príslušnosť k
Božiemu ľudu – Cirkvi – a k tej jej
časti, ktorou je Dielo. Preto to nie je
len stretnutie: je to nevyhnutnosť
rodinného života, moment, keď
môžeme prijímať svojich bratov a
rozvíjať svoje schopnosti, aby sme sa
dostali k srdcu každého z nich. Je to
preto aj prostriedok formácie, kde sa
učíme o spôsobe bytia druhých,
chápeme odlišné pohľady na život a
obohacujeme svoj vnútorný svet.
Užitočné prežívanie prítomnosti
druhých živí naše vzťahy, aby sme
každému dokázali prejaviť svoju
lásku: „Získavať si prívetivosť, radosť,
trpezlivosť, optimizmus, jemnosť a
všetky čnosti, ktoré robia
spolunažívanie príjemným, je



dôležité na to, aby sa ľudia mohli cítiť
prijatí a byť šťastní“[5].

Ale toto sa nedá považovať za
samozrejmosť ani za výsledok
zotrvačnosti či faktu, že žijeme pod
jednou strechou. Chcieť vybudovať
domov, ktorého sa všetci cítia byť
súčasťou, znamená živiť rodinný
život neustálou tvorivosťou, bez
preddefinovaných vzorcov. A práve
počas besedy, ako aj v iných
momentoch zdieľaného času s ľuďmi
z Centra, môžeme tento ideál
uskutočňovať.

Strata času

Zdieľať spoločné chvíle je podstatné v
živote každej rodiny. Chvíle besedy
nám pomáhajú nadväzovať vzťahy s
ľuďmi, s ktorými spolu žijeme. „Keby
ste nemali besedu, (…) neboli by ste
medzi sebou spojení, žili by ste ako
cudzinci“[6]. Je pravda, že niekedy sa
na nej nedá vždy zúčastniť, alebo len
raz za týždeň, pri formácii či na pár



dňoch spoločného života; ale v
každom prípade, keď sme tam, vždy
ju môžeme premeniť na príležitosť
kultivovať to bratstvo, ktorá nás
vedie vystúpiť zo seba samých a
zaujímať sa o svojich bratov.
Pripomína nám, uprostred
každodenných povinností, že sme
súčasťou nadprirodzenej rodiny.

Z utilitaristického pohľadu by sme si
mohli myslieť, že beseda je stratou
času, pretože nerobíme nič, čo by sa
dalo vyjadriť v pojmoch produktivity
alebo efektivity. Ale práve ten čas,
ktorý strávime s týmito ľuďmi, nám
potom prináša radosť a túžbu osloviť
všetky duše. „Ak vložíte do toho
lásku, každý z našich domov sa stane
domovom, aký si prajem pre svoje
deti. Vaši bratia budú mať svätý hlad
vracať sa domov po pracovnom dni; a
budú mať aj chuť vyraziť do ulíc –
oddýchnutí, pokojní – do vojny mieru
a lásky, ktorú od nás Pán žiada“[7].



Skutočne, výzvou je dosiahnuť, aby
sa intenzívny profesionálny a
apoštolský život upevnil v teple
domova. Ideál, o ktorý sa usiluje
každá rodina: aby sa práca rodičov
rozvíjala v harmónii so
starostlivosťou o druhého manžela a
deti. Preto sa snažíme tieto dve
skutočnosti zosúladiť tak, aby sa
navzájom obohacovali: pracovať s
vedomím, že živíme rodinu, a tešiť sa
z vytvárania domova, aby sme mohli
lepšie pracovať. V oboch prípadoch
vytvárame obývateľnejší svet pre
Božie deti.

Každý svojím spôsobom

Našu osobnú históriu vo veľkej miere
formuje domov, v ktorom sme
vyrástli. Rovnako si my kresťania
uvedomujeme, že sme súčasťou Božej
rodiny. Pápež František označil
samotnú Cirkev ako „domov medzi
domovmi“[8]. V Opus Dei sme
povolaní vytvárať tiež domov,



založený na dvoch skutočnostiach,
ktoré nás spájajú: sme Božie deti v
Cirkvi a boli sme ním povolaní do
jeho Diela. A tento domov je rovnako
povolaný formovať aj našu vlastnú
osobnú históriu.

Každá rodina má niečo, čo ju robí
jedinečnou. No môžeme zároveň
povedať, že nie všetci jej členovia
zohrávajú rovnakú úlohu. Otec a
matka pôsobia ako hlavy rodiny
rozličnými, ale dopĺňajúcimi sa
štýlmi. A deti, v závislosti od svojej
povahy a veku, tiež svojím spôsobom
prispievajú k vytváraniu tejto
domácej atmosféry.

Niečo podobné sa deje v rodinnom
živote centier, a konkrétnejšie počas
besedy. Niektorí sú prirodzene
naklonení rozprávať a podrobne
opisovať niečo, čo sa im nedávno
prihodilo. Iní, naopak, radšej zostanú
v úzadí, aby mohli pozornejšie
počúvať, čo hovoria ostatní. A



niektorí zas uprednostnia klásť
otázky o záujmoch druhých. Všetci
napokon svojím spôsobom
prispievajú k udržiavaniu tepla
domova počas každej besedy.
„Nežiadaj, aby boli ostatní tvojím
obrazom a podobou, ale aby boli
obrazom a podobou Boha, podľa
osobných okolností každého. Tak ako
v tej zbierke somárikov, ktorú mi
poslali moje dcéry a synovia z celého
sveta: sú tam zo slamy, sú zo zlata, sú
zo striebra; niektoré sú s diamantmi,
iné so smaragdmi, niektoré zo železa,
sú... zo všeličoho; naozaj zo
všeličoho. Chápem, že sú také
rôznorodé: všetky sú veľmi milé“[9].

Ide o poslanie, do ktorého každý
vnáša nenahraditeľný príspevok. Boh
počíta s našimi darmi, aby sme robili
druhých šťastnými. Dalo by sa
povedať, že neexistuje vzorový
domov, ale každý by mal byť
jedinečnou mozaikou, tvorenou
darmi, ktoré sa dávajú do služby tým,



čo nás obklopujú. Napokon, je to
logika Svätej rodiny: „V Betleheme si
nikto nič nenecháva pre seba. Tam
nepočuť hovoriť o mojej cti, ani o
mojom čase, ani o mojej práci, ani o
mojich názoroch, ani o mojich
záľubách, ani o mojich peniazoch.
Tam sa všetko vkladá do služby
veľkolepej Božej hry s ľudstvom,
ktorou je vykúpenie“[10].

Práve preto, že každý má svoj osobný
prínos, je prirodzené, že v domove
existujú rôzne spôsoby myslenia a
konania. Je to súčasť samotného
života: neexistuje žiadna spoločenská
realita, kde by všetci členovia boli
rovnakí. Podobne sa dá povedať, že
neexistuje žiadne centrum, kde by
všetci mali rovnakú povahu a
rovnaké záľuby. Ale tieto rozdiely
nebránia budovať domov – skôr
naopak. Vedú nás k tomu, aby sme
mali radi druhých nielen z ľudských
dôvodov, ale preto, že sú bratmi,
Božími deťmi v Diele. Takto



napodobňujeme bezpodmienečný
spôsob lásky Krista, ktorý sa
neuzatvára len pre úzky okruh osôb,
ale pre všetkých, ktorých nám
postavil do cesty.

Vychutnávať si chvíle

Budovať domov nie je vždy otázkou
trávenia väčšieho množstva času
doma alebo uskutočňovania
mimoriadnych plánov – spočíva skôr
vo vážení si tých okamihov, ktoré
nám každodenný život ponúka s
ľuďmi okolo nás. Beseda je jedným z
týchto momentov, ale nie jediným. Aj
duchovné normy, spoločné jedlá,
chvíle športu či zverené úlohy sú
príležitosťami na kvalitne strávený
čas s ostatnými: pomáhajú nám
lepšie ich spoznať a učiť sa od
každého z nich. Podobne, aj keď
človek nebýva v centre, má možnosť
často prežívať niektoré z týchto chvíľ.
A práve v týchto každodenných
situáciách pestujeme svoje vzťahy s



ľuďmi okolo seba a prejavujeme im
svoju náklonnosť.

Vychutnávať si tieto chvíle nám tiež
umožňuje oddýchnuť si a určitým
spôsobom sa odpútať od
každodenného zhonu. Jedna
modlitba pripisovaná svätému
Tomášovi Morovi znie takto: „Daj mi,
Pane, zmysel pre humor. Daj mi
milosť chápať vtip. Nech mám radosť
zo života a nech dokážem druhých
potešiť“[11]. Práve keď vkladáme
nadšenie do týchto skutočností,
objavujeme tie malé dávky radosti,
ktoré sa nám denne ponúkajú. A
tento odpočinok, ktorý prichádza po
kvapkách, nám pomáha viac ako
nárazový lejak po mnohých dňoch
sucha.

V týchto chvíľach prestávky môžeme
nájsť oporu v bratovi, ktorý nás
poteší, posilní, povzbudí… A aj
naopak: môžeme byť útechou pre
toho, kto sa cíti unavený. Je to ten istý



postoj, aký mal Ježiš, keď pri stretnutí
s niekým sklesnutým sa mu snažil
vrátiť nádej: „Dúfaj, synu“ (Mt 9,2),
„veľká je tvoja viera!“ (Mt 15,28),
„vstaň!“ (Mk 5,41), „choď v
pokoji“ (Lk 7,50), „nebojte sa“ (Mt
14,27). Je to jazyk, ktorý je každá
rodina povolaná naučiť sa.

[1] Slová sv. Josemaríu citované v 
Instrucción, č. 142, 31-V-1936.

[2] Sv. Josemaría, Poznámky z besedy,
16-VI-1974.

[3] Porov. Instrucción 31-V-1936, č.
142.

[4] Lumen gentium, č. 9.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Pastoračný
list, 1-XI-2019, č. 10.



[6] Sv. Josemaría, Poznámky z besedy,
19-XII-1967.

[7] Instrucción 31-V-1936, č. 114.

[8] František, Rozhovor, 6-V-2019.

[9] Sv. Josemaría, Poznámky z besedy,
4-V-1968.

[10] Sv. Josemaría, List zo dňa 14-
II-1974, č. 2.

[11] Modlitba dobrej nálady od sv.
Tomáša Mora.

José María Álvarez de Toledo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/beseda-prichut-prvotneho-

krestanstva/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/beseda-prichut-prvotneho-krestanstva/
https://opusdei.org/sk-sk/article/beseda-prichut-prvotneho-krestanstva/
https://opusdei.org/sk-sk/article/beseda-prichut-prvotneho-krestanstva/

	Beseda: Príchuť prvotného kresťanstva

