
opusdei.org

Apoštolský list
pápeža Františka
Misericordia et
misera v plnom
znení

Apoštolský list Misericordia et
misera Svätého Otca Františka
na záver Mimoriadneho
jubilejného roka milosrdenstva

04.01.2017

František tým, čo budú čítať tento
apoštolský list: milosrdenstvo a pokoj.



Misericordia et misera sú dve slová,
ktoré sv. Augustín používa, keď
hovorí o stretnutí Ježiša a
cudzoložnice (porov. Jn 8, 1 – 11). Na
priblíženie tajomstva Božej lásky,
ktorá vychádza hriešnikovi v ústrety,
nevedel nájsť krajšie a vhodnejšie
vyjadrenie ako toto: „Ostali iba tí
dvaja: biedna a milosrdenstvo“ (In
Joh 33, 5). Koľko Božieho súcitu a
Božej spravodlivosti je v tomto
rozprávaní! Augustínovo učenie nám
osvetlí záver mimoriadneho Svätého
roku milosrdenstva, pričom naznačí
cestu, ktorou sme pozvaní kráčať v
budúcnosti.

1. Tento text z Jánovho evanjelia sa
plným právom môže považovať za
obraz toho, čo sme slávili počas
svätého roku, obdobia bohatého na
milosrdenstvo, ktoré od nás
požaduje, aby sme ho v našich
spoločenstvách slávili a prežívali
stále. Milosrdenstvo totiž nemôže byť
len akousi vsuvkou v živote Cirkvi,



ale predstavuje samotnú jej
existenciu, ktorá zjavuje najhlbšiu
pravdu evanjelia a umožňuje sa jej
dotýkať. Všetko sa zjavuje v
milosrdenstve; všetko sa vyrieši v
milosrdnej Otcovej láske.

Ježiš sa stretol s istou ženou. Ona,
cudzoložnica a podľa Zákona
odsúdená na trest ukameňovaním;
on, ktorý svojím hlásaním a úplným
sebaobetovaním, ktoré ho doviedlo
až na kríž, znovu priviedol Mojžišov
zákon k jeho pravému pôvodnému
zmyslu. V jeho centre nie je zákon a
právna spravodlivosť, ale Božia
láska, ktorá dokáže čítať v srdci
každého človeka a porozumieť jeho
najskrytejšej túžbe; láska, ktorá má
mať prednosť pred všetkým. V tomto
evanjeliovom rozprávaní sa však
nestretáva abstraktný hriech a
abstraktný súd, ale hriešnica a
Spasiteľ. Ježiš sa pozrel tej žene do
očí a čítal v jej srdci: našiel tam túžbu
po pochopení, odpustení a



oslobodení. Bieda hriechu bola
zahalená do milosrdenstva lásky. Nie
je tu nijaký súd z Ježišovej strany,
ktorý by nebol poznačený
zľutovaním a súcitom so situáciou
hriešnice.

Tým, ktorí ju chceli súdiť a odsúdiť
na smrť, Ježiš odpovedá dlhým
tichom, v ktorom necháva zaznieť
Boží hlas tak vo svedomí ženy, ako aj
jej žalobcov. Tí pustili kamene z rúk
na zem a jeden po druhom sa
vytratili (porov. Jn 8, 9). A po chvíli
ticha Ježiš hovorí: „Žena, kde sú? Nik
ťa neodsúdil? [...] „Ani ja ťa
neodsudzujem. Choď a už
nehreš!“ (Jn 8, 10 – 11). Tým jej
pomohol hľadieť do budúcnosti s
nádejou a pripravil ju, aby dokázala
uviesť do pohybu svoj život; ak bude
chcieť, od tej chvíle bude môcť
„kráčať v láske“ (porov. Ef 5, 2). Keď
sme už raz boli zahalení
milosrdenstvom, ak aj v nás
pretrváva slabosť voči hriechu, je



prevýšená láskou, ktorá umožňuje
hľadieť dopredu a žiť inak.

2. Ježiš to jasne vysvetlil na inom
mieste: keď ho farizej pozval k sebe
na obed a pristúpila k nemu istá
žena, ktorú všetci poznali ako
hriešnicu (porov. Lk 7, 36 – 50).
Natierala mu nohy voňavým olejom,
máčala mu ich slzami a utierala
svojimi vlasmi (porov. v. 37 – 38). Na
pohoršenú reakciu farizeja Ježiš
odpovedá: „Odpúšťajú sa jej mnohé
hriechy, lebo veľmi miluje. Komu sa
menej odpúšťa, menej miluje“ (v. 47).

Odpustenie je najviditeľnejším
znakom Otcovej lásky, ktorú chcel
Ježiš zjavovať celým svojím životom.
Neexistuje taký text evanjelia, ktorý
by sa vymykal tomuto imperatívu
lásky, dosahujúcej až k odpusteniu.
Dokonca aj v poslednom okamihu
svojho pozemského života, keď bol
pribitý na kríži, vyslovuje Ježiš slová



odpustenia: „Otče, odpusť im, lebo
nevedia, čo činia“ (Lk 23, 34).

Nič z toho, čo kajúci hriešnik
predkladá Božiemu milosrdenstvu,
nemôže ostať bez objatia jeho
odpustenia. A preto nikto z nás
nemôže klásť podmienky
milosrdenstvu; ono vždy ostáva
bezodplatným aktom nebeského
Otca, nepodmienenou a
nezaslúženou láskou. Nemôžeme
preto riskovať, že sa postavíme proti
plnej slobode lásky, ktorou Boh
vstupuje do života každého človeka.

Milosrdenstvo je tým konkrétnym
skutkom lásky, ktorá odpúšťa,
pretvára a mení život. V tom sa
ukazuje, že ide o božské tajomstvo.
Boh je milosrdný (porov. Ez 34, 6),
jeho milosrdenstvo trvá naveky
(porov. Ž 136), z pokolenia na
pokolenie objíma každého človeka,
ktorý v neho dúfa a premieňa ho,
darujúc mu svoj vlastný život.



3. Koľko radosti vytrysklo v srdciach
týchto dvoch žien, cudzoložnice a
hriešnice! Vďaka odpusteniu sa mohli
konečne cítiť slobodné a šťastné ako
nikdy predtým. Ich slzy zahanbenia a
bolesti sa premenili na úsmev tých,
čo vedia, že sú milované.
Milosrdenstvo vyvoláva radosť,
pretože srdce sa otvára nádeji na
nový život. Radosť z odpustenia je
nevypovedateľná, no presvitá z nás
zakaždým, keď ju zažívame. Na jej
počiatku je láska, ktorou nám Boh
ide v ústrety a láme kruh egoizmu,
ktorý nás opantal, aby nás urobil
nástrojmi svojho milosrdenstva.

Aký veľký význam majú pre nás
starobylé slová, ktorými sa riadili
prví kresťania: „Obleč sa do radosti,
ktorá je vždy Bohu milá a vítaná. V
nej má záľubu. Každý radostný
človek dobre koná, dobre myslí a
pohŕda smútkom. [...] V Bohu budú
žiť tí, čo sa vzďaľujú od smútku a
zahaľujú sa do každej



radosti“ (Hermasov pastier, XLII, 1 –
4). Skúsenosť milosrdenstva prináša
radosť. Nedajme si ju vziať rôznymi
žiaľmi a starosťami. Nech je stále
pevne zakorenená v našom srdci a
umožní nám vždy radostne hľadieť
na náš každodenný život.

Zdá sa, že v kultúre, kde zväčša
prevláda technika, sa množia rôzne
formy smútku a osamelosti, ktorým
podliehajú mnohí ľudia, aj mladí.
Budúcnosť sa javí v zajatí neistoty,
ktorá neumožňuje dosiahnuť
stabilitu. A tak často vznikajú pocity
melanchólie, smútku a nudy, ktoré
môžu pomaly viesť k beznádeji. Na
odohnanie klamlivých vidín
sľubujúcich ľahko dosiahnuteľné
šťastie a umelý raj sú potrební
svedkovia nádeje a pravej radosti.
Mnohými pociťované hlboké prázdno
môže byť naplnené nádejou, ktorú
nosíme v srdci, a z nej prameniacou
radosťou. Je teda veľmi potrebné
spoznať radosť, ktorá sa objavuje v



srdci zasiahnutom milosrdenstvom.
Preto si ako poklad chráňme vzácne
Apoštolove slová: „Ustavične sa
radujte v Pánovi!“ (Flp 4, 4; porov. 1
Sol 5, 16).

4. Slávili sme veľmi intenzívny rok,
počas ktorého sme boli obdarovaní
hojnosťou milosti milosrdenstva.
Pánova dobrota a milosrdenstvo sa
rozšírili po celom svete ako
neskrotný a blahodarný vietor. A
zoči-voči tomuto milujúcemu
Božiemu pohľadu, ktorý sa takto
obrátil na každého z nás, nemožno
ostať ľahostajnými, pretože on mení
život.

Preto cítime predovšetkým potrebu
poďakovať sa Pánovi a povedať mu:
„Pane, svojej krajine si preukázal
milosť... Svojmu ľudu si odpustil
vinu“ (Ž 85, 2 – 3). Presne tak to je:
Boh pošliapal naše hriechy a do
morských hlbín zahodil naše viny
(porov. Mich 7, 19); už si ich



nepripomína, zahodil ich za chrbát
(porov. Iz 38, 17); ako je vzdialený
východ od západu, tak sú naše
hriechy vzdialené od neho (porov. Ž
103, 12).

V tomto svätom roku sa Cirkev
dokázala naladiť na počúvanie a
veľmi intenzívne zakúšať prítomnosť
a blízkosť Otca, ktorý pôsobením
Ducha Svätého zjavuje dar a
poverenie Ježiša Krista odpúšťať
hriechy. Bola to skutočne nová
Pánova návšteva medzi nami. Pocítili
sme, ako sa jeho životný dych vylial
na Cirkev a jeho slová ešte raz
definovali naše poslanie: „Prijmite
Ducha Svätého. Komu odpustíte
hriechy, budú mu odpustené, komu
ich zadržíte, budú zadržané“ (Jn 20,
22 – 23).

5. Teraz uzatváram tento svätý rok;
je čas hľadieť vpred a pochopiť, ako
možno ďalej verne, radostne a
nadšene prežívať bohatstvo Božieho



milosrdenstva. V diele novej
evanjelizácie môžu ostať naše
spoločenstvá živými a dynamickými
do tej miery, do akej bude
„pastoračné obrátenie“, ktoré máme
prežívať (porov. Evangelii gaudium,
27), denne formované obnovujúcou
silou milosrdenstva. Neobmedzujme
jej pôsobenie; nezarmucujme Ducha,
ktorý stále naznačuje nové cesty,
ktorými treba ísť, aby sme všetkým
priniesli evanjelium, ktoré
zachraňuje.

V prvom rade sme povolaní sláviť
milosrdenstvo. Koľké bohatstvo je
prítomné v modlitbe Cirkvi, keď
vzýva Boha ako milosrdného Otca! V
liturgii sa milosrdenstvo nielen
opätovne vzýva, ale sa skutočne
prijíma a prežíva. Od začiatku do
konca eucharistického slávenia sa
milosrdenstvo niekoľkokrát objavuje
v dialógu medzi modliacim sa
zhromaždením a Otcovým Srdcom,



ktoré sa raduje, keď môže šíriť svoju
milosrdnú lásku.

Po úvodnej prosbe o odpustenie so
zvolaním „Pane, zmiluj sa“ sme
ihneď uistení: „Nech sa zmiluje nad
nami všemohúci Boh, nech nám
hriechy odpustí a privedie nás do
života večného“. A s touto dôverou sa
spoločenstvo zhromažďuje v Pánovej
prítomnosti, zvlášť vo svätý deň
vzkriesenia. Mnohé texty „modlitby
dňa“ majú za cieľ pripomenúť veľký
dar milosrdenstva. Napríklad v
Pôstnom období sa modlíme: „Bože,
prameň nekonečného milosrdenstva
a nesmiernej dobroty, ty nás učíš, že
pôst, modlitba a skutky kresťanskej
lásky sú liekom proti hriechu;
láskavo prijmi vyznanie našej
slabosti, a keď klesáme pod ťarchou
previnení, pozdvihni nás svojou
milosrdnou rukou“ (Rímsky misál, 3.
pôstna nedeľa).



Potom sa ponoríme do vznešenej
eucharistickej modlitby s prefáciou/
piesňou vďaky, ktorá hlása: „Lebo si
tak súcitne miloval svet, že si nám
dal svojho Syna za Spasiteľa, ktorý
nám bol podobný vo všetkom okrem
hriechu“ (tamže, 7. nedeľa v
Cezročnom období). Štvrtá
eucharistická modlitba je navyše
oslavnou piesňou na Božie
milosrdenstvo: „milosrdne si
pomáhal všetkým, aby ťa hľadali a
našli“ (tamže, 4. eucharistická
modlitba). „Zmiluj sa nad nami
všetkými” (tamže, 2. eucharistická
modlitba), je naliehavá prosba, ktorú
kňaz vznáša pri eucharistickej
modlitbe, aby nám vyprosil účasť na
večnom živote.

Po modlitbe Otče náš pokračuje kňaz
v modlitbe a prosí, aby nám Boh
prišiel „milosrdne na pomoc“,
uchránil nás pred hriechom a pred
každým nepokojom. A pred znakom
pokoja, ktorý si vo svetle prijatého



odpustenia dávame ako prejav
bratstva a vzájomnej lásky, sa znovu
modlí: „Nehľaď na naše hriechy, ale
na vieru svojej Cirkvi“ (tamže, obrad
pokoja). Týmito slovami prosíme s
pokornou dôverou o dar jednoty a
pokoja pre svätú matku Cirkev.
Slávenie Božieho milosrdenstva
vrcholí v eucharistickej obete, ktorá
je pamiatkou na Kristovo veľkonočné
tajomstvo, z ktorého prýšti spása pre
každého človeka, pre dejiny i celý
svet. Skrátka, každý moment
eucharistického slávenia odkazuje na
Božie milosrdenstvo.

V celom sviatostnom živote sa nám
dostáva hojne milosrdenstva. Nie
náhodou sa Cirkev rozhodla
vyslovene odvolávať na
milosrdenstvo vo formulách dvoch
sviatostí, ktoré sa nazývajú
„uzdravujúce“, teda sviatosti
zmierenia a sviatosti pomazania
chorých. Formula rozhrešenia
hovorí: „Milosrdný Boh Otec, ktorý



smrťou a zmŕtvychvstaním svojho
Syna zmieril svet so sebou a zoslal
Ducha svätého na odpustenie
hriechov, nech ti službou Cirkvi udelí
odpustenie a pokoj“ (Obrad pokánia,
46). A pri pomazaní chorých sa
hovorí: „Týmto svätým pomazaním a
pre svoje láskavé milosrdenstvo nech
ti Pán pomáha milosťou Ducha
Svätého“ (Sviatosť pomazania
chorých, 76).

Odkaz na milosrdenstvo je teda v
modlitbe Cirkvi nielen
povzbudzujúci, ale aj výsostne
konajúci: treba povedať, že ak s
vierou vzývame milosrdenstvo, bude
nám udelené; ak ho vyznávame ako
živé a reálne, skutočne nás
premieňa. A toto je základný obsah
našej viery, ktorý musíme vždy
zachovať v celej jeho originalite: prv
ako sa zjavil hriech, zjavila sa láska,
ktorou Boh stvoril svet a ľudské
bytosti. Láska je prvým skutkom,
ktorým sa nám Boh dáva poznať a



ide nám v ústrety. Preto majme
otvorené srdcia pre dôveru, že sme
Bohom milovaní. Jeho láska nás vždy
predchádza, sprevádza a ostáva s
nami, napriek nášmu hriechu.

6. V tomto kontexte nadobúda
osobitný význam počúvanie Božieho
slova. Božie slovo sa hlása
kresťanskému spoločenstvu každú
nedeľu, aby bol Pánov deň ožiarený
svetlom vychádzajúcim z
veľkonočného tajomstva (porov.
Druhý vatikánsky koncil, konštitúciu
Sacrosanctum concilium, 106). Pri
eucharistickom slávení to má
podporovať skutočný dialóg medzi
Bohom a jeho ľudom. Pri počúvaní
biblických čítaní sa totiž znovu
odvíjajú dejiny našej spásy cez
neprestajné pôsobenie
milosrdenstva, ktoré sa nám
ohlasuje. Boh aj dnes hovorí s nami
ako s priateľmi, „stýka sa“ s nami
(Druhý vatikánsky koncil,
dogmatická konštitúcia Dei verbum,



2), aby nám dal svoje priateľstvo a
ukázal nám cestu života. Jeho Slovo
sa stáva tlmočníkom našich žiadostí
a starostí i plodnou odpoveďou,
vďaka ktorej môžeme konkrétne
okúsiť jeho blízkosť.

Aká dôležitá je homília, kde „je
pravda sprevádzaná krásou a
dobrom“ (apoštolská exhortácia
Evangelii gaudium, 142), aby sa
srdcia veriacich zachveli pred
veľkosťou milosrdenstva! Veľmi
odporúčam dobrú prípravu homílie a
jej starostlivé prednesenie. Bude o to
plodnejšia, o čo väčšmi kňaz zakúsil
na sebe dobrotu Pánovho
milosrdenstva. Sprostredkovanie
istoty o tom, že Boh nás miluje, nie je
otázkou rečníckeho cvičenia, ale
podmienkou vierohodnosti vlastného
kňazstva. Žiť milosrdenstvo je via
maestra, aby sa ono stalo skutočným
ohlasovaním útechy a obrátenia v
pastorácii. Homília, ako aj katechéza
musia byť vždy podopreté týmto



pulzujúcim srdcom kresťanského
života.

7. Biblia je veľkým príbehom, ktorý
rozpráva o zázrakoch Božieho
milosrdenstva. Každá jej strana je
poznačená láskou Otca, ktorý si už od
stvorenia želal vtlačiť do vesmíru
stopy svojej lásky. Prostredníctvom
slov prorokov a múdroslovných
spisov formoval Duch Svätý dejiny
Izraela, aby spoznával Božiu nehu a
blízkosť, napriek nevernosti jeho
ľudu. Ježišov život a jeho verejné
účinkovanie výrazne poznačili dejiny
kresťanského spoločenstva, ktoré
chápalo vlastné poslanie na základe
Ježišovho poverenia – stať sa trvalým
nástrojom jeho milosrdenstva a
odpustenia (porov. Jn 20, 23).

Prostredníctvom Svätého písma,
ktoré sa uchováva živé v Cirkvi, Pán
naďalej hovorí k svojej Neveste a
ukazuje, akými cestami treba ísť, aby
evanjelium spásy dosiahlo všetkých.



Je mojím vrúcnym prianím, aby sa
Božie slovo stále viac slávilo,
poznávalo a šírilo, pretože
prostredníctvom neho možno lepšie
pochopiť tajomstvo lásky, ktorá
pramení z tohto zdroja
milosrdenstva. Jasne nám to
pripomína Apoštol: „Celé Písmo je
Bohom vnuknuté a užitočné na
poúčanie, na usvedčovanie, na
nápravu a na výchovu v
spravodlivosti“ (2 Tim 3, 16).

Bolo by vhodné, aby každé
spoločenstvo venovalo jednu nedeľu
liturgického roka obnovenému úsiliu
o šírenie, poznávanie a hlbšie
pochopenie Svätého písma: jedna
nedeľa celá venovaná Božiemu slovu,
aby sme pochopili nevyčerpateľné
bohatstvo, ktoré pochádza z trvalého
dialógu Boha s jeho ľudom. Nech
nášmu úsiliu nechýba kreativita, aby
sa tento moment obohatil o
iniciatívy, ktoré povzbudia veriacich
stať sa živými nástrojmi



odovzdávania Slova. Medzi tieto
iniciatívy zaiste patrí čo najväčšie
rozšírenie lectio divina, aby sa
prostredníctvom modlitbového
čítania posvätného textu podporil a
rozvinul duchovný život. Lectio
divina na témy milosrdenstva
umožní konkrétne zakúsiť plodnosť
posvätného textu, čítaného vo svetle
celej duchovnej tradície Cirkvi, čo
nevyhnutne vyústi do konkrétnych
gest a skutkov lásky (porov.
BENEDIKT XVI., apoštolská
exhortácia Verbum Domini, 86 – 87).

8. Milosrdenstvo sa osobitným
spôsobom slávi vo sviatosti
zmierenia. To je okamih, v ktorom
pociťujeme objatie Otca
vychádzajúceho nám v ústrety, aby
nám navrátil milosť byť znova jeho
deťmi. Sme hriešnici a nesieme si so
sebou bremeno protirečenia medzi
tým, čo chceme robiť a čo, naopak,
skutočne robíme (porov. Rim 7, 14 –
21); milosť nás však vždy predchádza



a berie na seba tvár milosrdenstva,
ktoré sa prejavuje v zmierení a
odpustení. Boh nám dáva pochopiť
jeho nesmiernu lásku práve zoči-voči
nášmu hriešnemu stavu. Milosť je
silnejšia a prekonáva každý možný
odpor, pretože láska víťazí nad
všetkým (porov. 1 Kor 13, 7).

Vo sviatosti odpustenia nám Boh
ukazuje cestu obrátenia k nemu;
pozýva nás znovu okúsiť jeho
blízkosť. Je to odpustenie, ktoré môže
byť dosiahnuté tak, že sa najskôr žije
láska. Pripomína to tiež apoštol
Peter, keď píše, že „láska zakrýva
množstvo hriechov“ (1 Pt 4, 8). Iba
Boh odpúšťa hriechy, no aj od nás
žiada, aby sme boli pripravení
odpúšťať tým druhým, ako aj on
odpúšťa nám: „A odpusť nám naše
viny, ako i my odpúšťame svojim
vinníkom“ (Mt 6, 12). Aké smutné je,
ak ostávame uzavretí sami v sebe a
neschopní odpúšťať! Vtedy nadobúda
prevahu nenávisť, hnev, odplata,



ktoré robia život nešťastným a maria
radostné úsilie o milosrdenstvo.

9. Jednou zo skúseností milosti, ktorú
Cirkev mocne zažívala počas
uplynulého svätého roku, bola zaiste
služba misionárov milosrdenstva.
Ich pastoračné pôsobenie malo
zviditeľniť, že Boh nekladie nijaké
hranice tým, ktorí ho hľadajú s
pokorným srdcom, pretože všetkým
ide v ústrety ako Otec. Dostal som
mnohé radostné svedectvá o
opätovnom stretnutí s Pánom vo
sviatosti zmierenia. Nepremeškajme
príležitosť prežívať vieru aj ako
skúsenosť zmierenia. „Zmierte sa s
Bohom!“ (2 Kor 5, 20), to je výzva,
ktorú nám aj dnes Apoštol adresuje,
aby každý veriaci mohol objaviť moc
lásky, ktorá utvára „nové
stvorenie“ (2 Kor 5, 17).

Vyslovujem svoju vďaku každému
misionárovi milosrdenstva za túto
cennú službu, ktorej poskytnutie



umožňuje, aby pôsobila milosť
odpustenia. Táto mimoriadna služba
sa však zavretím svätej brány
nekončí. Želám si totiž, aby stále
trvala – až kým nepríde nové
usmernenie – ako konkrétny znak
toho, že milosť svätého roku je v
rozličných častiach sveta naďalej živá
a účinná. V tomto období bude mať
dohľad nad misionármi
milosrdenstva na starosti – ako
priamy prejav mojej starostlivosti a
blízkosti – Pápežská rada na podporu
novej evanjelizácie, ktorá má tiež
nájsť tie najkoherentnejšie formy
vykonávania tejto cennej služby.

10. Kňazom znovu opakujem výzvu,
aby sa veľmi starostlivo pripravovali
na službu spovedania, ktorá je
pravým kňazským poslaním. Srdečne
ďakujem za vašu službu a prosím
vás, aby ste boli voči všetkým
ústretoví; aby ste boli svedkami
otcovskej nežnosti, napriek vážnosti
previnenia; ponáhľali sa, ak ide o



pomoc a zamyslenie sa nad
spáchaným hriechom; boli
jednoznační pri predkladaní
morálnych princípov; ochotní
sprevádzať veriacich na ceste
pokánia, sledujúc trpezlivo ich kroky;
prezieraví pri rozlišovaní každého
jednotlivého prípadu; veľkodušní pri
udeľovaní Božieho odpustenia. Ako
sa Ježiš pred cudzoložnicou rozhodol
ostať ticho, aby ju zachránil pred
odsúdením a smrťou, tak aj kňaz v
spovednici nech má veľkodušné
srdce, uvedomujúc si, že každý
penitent/kajúcnik mu pripomína jeho
vlastnú situáciu: hriešnika, no
služobníka milosrdenstva.

11. Chcel by som, aby sme sa všetci
zamysleli nad slovami Apoštola,
napísanými na konci jeho života
Timotejovi, keď vyznáva, že bol
prvým z hriešnikov, no zároveň
hovorí: „... ale dosiahol som
milosrdenstvo“ (1 Tim 1, 16). Jeho
slová majú veľkú silu podnietiť nás,



aby sme sa zamysleli nad naším
životom a uvideli, ako sa pôsobením
Božieho milosrdenstva mení, obracia
a pretvára naše srdce: „Ďakujem
tomu, ktorý ma posilnil, Ježišovi
Kristovi, nášmu Pánovi, že ma uznal
za verného a zveril mi službu, hoci
som bol predtým rúhač,
prenasledovateľ a násilník. No
dosiahol som milosrdenstvo“ (1 Tim
1, 12 – 13).

Preto si opätovne pripomínajme
vždy s novým pastoračným zápalom
Apoštolove slová, že Boh „nás skrze
Krista zmieril so sebou a zveril nám
službu zmierenia“ (2 Kor 5, 18). S
ohľadom na túto službu nám bolo
odpustené ako prvým; stali sme sa
osobne svedkami univerzálnosti
odpustenia. Neexistuje zákon ani
predpis, ktorý by mohol Bohu
zabrániť znovu objať syna, ktorý sa k
nemu vracia a uznáva, že pochybil,
no rozhodol sa začať odznova.
Zastaviť sa len pri zákone je rovnaké,



ako urobiť vieru a Božie
milosrdenstvo zbytočnými. Zákon má
propedeutickú hodnotu (porov. Gal 3,
24), ktorej cieľom je láska (porov. 1
Tim 1, 5). A kresťan je predsa
pozvaný prežívať novosť evanjelia,
„zákon Ducha, ktorý dáva život v
Kristovi Ježišovi“ (Rim 8, 2). Aj v tých
najzložitejších prípadoch, kde sme v
pokušení nechať prevládnuť
spravodlivosť vychádzajúcu len z
normy zákona, treba veriť v silu
prýštiacu z Božej milosti.

My spovedníci máme skúsenosť
toľkých obrátení, ktoré sa dejú pred
našimi očami. Cíťme teda
zodpovednosť za gestá a slová, ktoré
môžu vytrysknúť zo srdca penitenta,
pretože objavil blízkosť a nehu Pána,
ktorý odpúšťa. Nezmarme tieto
chvíle svojím správaním, ktoré by
mohlo protirečiť hľadanej skúsenosti
milosrdenstva. Pomôžme skôr
osvetliť priestor osobného svedomia



nekonečnou Božou láskou (porov. 1
Jn 3, 20).

Sviatosť zmierenia musí nájsť svoje
centrálne miesto v živote kresťana;
preto si od kňazov vyžaduje, aby svoj
život dali do „služby zmierenia“ (2
Kor 5, 18) tak, že nikomu, kto
skutočne ľutuje, nebude zahatený
prístup k láske Otca, ktorý čaká na
jeho návrat, a všetkým bude
ponúknutá možnosť zakúsiť
oslobodzujúcu silu odpustenia.

Najvhodnejšou príležitosťou môže
byť na najbližšiu Štvrtú pôstnu
nedeľu slávenie iniciatívy 24 hodín
pre Pána, ktorá už našla odozvu vo
viacerých diecézach a ostáva silnou
pastoračnou výzvou na intenzívne
prežívanie sviatostnej spovede.

12. Pre potrebu zrušiť každú
prekážku, ktorá by stála medzi
prosbou o zmierenie a Božím
odpustením, udeľujem odteraz
všetkým kňazom z moci ich úradu



fakultu odpustiť tým, čo spáchali
hriech potratu. Fakulta, ktorú som
udelil len na obdobie svätého roku
(porov. List, ktorým sa udeľujú
odpustky pri príležitosti
mimoriadneho Svätého roku
milosrdenstva,1. septembra 2015) sa
teraz rozširuje na ďalší čas, bez
ohľadu na to, čo by bolo ustanovené
opačne. Chcel by som čo najsilnejšie
zdôrazniť, že potrat je vážnym
hriechom, pretože ukončuje život
nevinného. Rovnako dôrazne však
musím a smiem tvrdiť, že neexistuje
nijaký hriech, ktorý by Božie
milosrdenstvo nemohlo dosiahnuť a
zničiť, keď nájde kajúce srdce, ktoré
prosí o zmierenie s Otcom. Každý
kňaz má preto byť radcom, oporou a
posilou pri sprevádzaní penitentov
na tejto ceste osobitného zmierenia.

Počas svätého roku som ustanovil, že
veriaci, ktorí z rozličných dôvodov
navštevujú kostoly spravované
kňazmi z Bratstva sv. Pia X.,



prijímajú sviatostné rozhrešenie od
svojich hriechov platne a dovolene
(porov. tamže). Pre pastoračné dobro
týchto veriacich a dúfajúc v dobrú
vôľu ich kňazov, že sa s Božou
pomocou znovu nastolí plné
spoločenstvo s Katolíckou cirkvou, z
vlastného rozhodnutia ustanovujem,
že táto fakulta bude trvať aj po
uplynutí milostivého obdobia, až
kým nebude v tejto veci ustanovené
niečo nové, pretože nikdy nikomu
nesmie chýbať sviatostný znak
zmierenia prostredníctvom
odpustenia Cirkvi.

13. Milosrdenstvo má tiež tvár
útechy. „Potešujte, potešujte môj
ľud“ (Iz 40, 1), to sú naliehavé slová
proroka, ktoré zaznievajú aj dnes,
aby slová nádeje mohli dôjsť k tým,
čo žijú v utrpení a bolesti. Nikdy si
nenechajme ukradnúť nádej, ktorá
pochádza z viery v zmŕtvychvstalého
Pána. Je pravda, že sme často
podrobení tvrdej skúške, no nikdy sa



nesmieme vzdať istoty, že Pán nás
miluje. Jeho milosrdenstvo sa
prejavuje aj v blízkosti, v láske a
podpore, ktoré mnohí bratia a sestry
môžu ponúknuť druhým, keď ich
prepadnú dni smútku a súženia.
Osušiť slzy je konkrétny skutok, ktorý
prelamuje kruh osamelosti, v ktorom
sme často uzavretí.

Všetci potrebujeme útechu, pretože
nikto nie je imúnny pred utrpením,
bolesťou a nepochopením. Koľko
bolesti môže vyvolať závistlivé slovo,
ovocie nenávisti, žiarlivosti a hnevu!
Koľko utrpenia môže vyvolať
skúsenosť zrady, bolesti a
opustenosti; koľko trpkosti smrť
drahých osôb! Napriek tomu Boh
nikdy nie je ďaleko, keď prežívame
takéto tragédie. Slovo, ktoré
povzbudzuje, objatie, ktoré ti umožní
pocítiť pochopenie; pohladenie, ktoré
umožňuje pocítiť lásku; modlitba,
ktorá robí silnejšími... to všetko sú
prejavy Božej blízkosti



prostredníctvom útechy poskytnutej
bratmi.

Niekedy môže byť veľmi nápomocné
aj ticho; pretože niekedy neexistujú
slová, ktoré by dali odpoveď na
otázky toho, kto trpí. Ak chýbajú
slová, môže ich nahradiť súcit toho,
kto je prítomný; je nablízku, miluje a
drží za ruku. Nie je pravda, že ticho
je prejavom rezignácie, naopak, je to
okamih sily a lásky. Aj ticho patrí k
nášmu jazyku útechy, pretože sa
mení na konkrétny skutok súcitu a
účasti na utrpení brata.

14. V osobitnej situácii ako je tá naša,
keď medzi mnohými inými krízami
prežívame aj krízu rodiny, je
dôležité, aby sa aj našim rodinám
dostalo slova potechy. Dar
manželstva je veľkým povolaním, ku
ktorému s Kristovou milosťou
prináleží aj veľkodušná, verná a
trpezlivá láska. Krása rodiny ostáva
napriek mnohým mrakom a



alternatívnym návrhom nezmenená:
„Radosť lásky, ktorá sa žije v
rodinách, je aj potešením
Cirkvi“ (posynodálna apoštolská
exhortácia Amoris laetitia, 1). Cesta
života, ktorá vedie muža a ženu k
tomu, že sa stretnú, zamilujú a že si
napokon pred Bohom sľúbia vernosť
naveky, je často prerušená utrpením,
zradou a osamelosťou. Radosť z daru
detí nezbavuje rodičov starostí
ohľadom ich rastu a výchovy, i
ohľadom ich budúcnosti, ktorá má
byť hodná intenzívneho prežívania.

Milosť sviatosti manželstva nielen
posilňuje rodinu, aby bola
privilegovaným miestom prežívania
milosrdenstva, ale aj zaväzuje
kresťanské spoločenstvo a celú
pastoračnú činnosť, aby umožnili
pôvodnej vznešenej hodnote rodiny
vyniknúť. Tento svätý rok však
nesmie viesť k tomu, že zabudneme
na aktuálnu zložitú situáciu rodín.
Skúsenosť milosrdenstva nás robí



schopnými hľadieť na všetky tieto
ľudské ťažkosti s postojom Božej
lásky, ktorá je neúnavná v prijímaní
a sprevádzaní (porov. tamže, 291 –
300).

Nemôžeme zabúdať, že každý človek
nesie so sebou bohatstvo i bremeno
vlastnej histórie, ktoré ho odlišuje od
každej inej osoby. Náš život so
svojimi radosťami a bolesťami je
niečím jedinečným a
neopakovateľným, čo prebieha pred
milosrdným Božím pohľadom. To si
vyžaduje predovšetkým zo strany
kňazov pozorné duchovné, hlboké a
obozretné rozlišovanie, aby sa
ktokoľvek – nikoho nevynímajúc – a
v akejkoľvek situácii života mohol
cítiť skutočne prijatý Bohom,
participovať na živote spoločenstva a
byť začlenený do Božieho ľudu, ktorý
neúnavne kráča k plnosti Božieho
kráľovstva; kráľovstva spravodlivosti,
lásky, odpustenia a milosrdenstva.



15. Osobitný význam v tomto
kontexte nadobúda okamih smrti.
Cirkev vždy prežívala tento
dramatický prechod vo svetle
vzkriesenia Ježiša Krista, ktoré nám
otvorilo cestu k istote o budúcom
živote. Veľkú výzvu, ktorej sa
musíme chopiť, predstavuje pre nás
predovšetkým súčasná kultúra,
smerujúca často k zľahčovaniu smrti
– až do tej miery, že ju považuje len
za fikciu – alebo k jej ukrývaniu.
Smrti je, naopak, potrebné čeliť a
pripravovať sa na ňu ako na bolestný
a nevyhnutný, no zmysluplný
prechod: hraničný akt lásky voči
osobám, ktoré nás opúšťajú, i voči
Bohu, ktorému idú v ústrety. Vo
všetkých náboženstvách je okamih
smrti, podobne ako okamih
narodenia, sprevádzaný
prítomnosťou náboženského obradu.
My máme skúsenosť s pohrebom ako
modlitbou plnou nádeje ohľadom
duše zomrelého, ktorá poskytuje



útechu tým, čo trpia odchodom
milovanej osoby.

Som presvedčený, že v rámci
pastoračnej činnosti oduševnenej
živou vierou potrebujeme zaistiť, aby
boli naše liturgické znaky a modlitby
konkrétne zažívané ako prejavy
Pánovho milosrdenstva. On sám nám
ponúka slová nádeje, keď hovorí, že
nič a nikto nás nemôže nikdy oddeliť
od jeho lásky (porov. Rim 8, 35). Zo
strany kňaza je veľmi dôležitým
sprevádzaním, keď sa podelí o toto
poznanie, pretože tak pomáha
zakúsiť blízkosť kresťanského
spoločenstva v situácii slabosti,
osamelosti, neistoty a plaču.

16. Končí sa svätý rok a zatvorí sa
svätá brána. No brána milosrdenstva
nášho srdca ostane stále otvorená.
Naučili sme sa, že Boh sa k nám
skláňa (porov. Oz 11, 4), aby sme ho
aj my vedeli nasledovať a skláňať sa
k svojim bratom. Túžba mnohých



osôb vrátiť sa do domu Otca, ktorý
očakáva ich príchod, bola vzbudená
aj úprimnými a veľkodušnými
svedkami Božej nežnej lásky. Svätá
brána, ktorou sme v tomto roku
prechádzali, nás voviedla na cestu
lásky, ktorou máme každý deň verne
a radostne kráčať. Je to cesta
milosrdenstva, ktorá nám umožňuje
stretať sa s mnohými bratmi a
sestrami, ktorí naťahujú ruku, aby ju
niekto uchopil a kráčal s nimi.

Blízkosť ku Kristovi si vyžaduje
blízkosť k bratom, pretože nič nie je
Otcovi milšie, ako konkrétny znak
milosrdenstva. Milosrdenstvo sa zo
samotnej svojej povahy stáva
viditeľným a rukolapným len v
konkrétnom a dynamickom skutku.
Ak sme ho raz okúsili v jeho
pravdivosti, už sa nestratí: neustále
rastie a premieňa život. Ide o
skutočné nové stvorenie, ktoré má
nové srdce schopné milovať naplno a
očisťuje oči, aby spoznali tie



najskrytejšie potreby. Aké pravdivé
sú slová, ktorými sa Cirkev modlí na
Veľkonočnú vigíliu po prečítaní
príbehu o stvorení: „Všemohúci a
večný Bože, obdivuhodne si stvoril
človeka a ešte obdivuhodnejšie si ho
vykúpil“ (Rímsky misál, Veľkonočná
vigília, modlitba po prvom čítaní).

Milosrdenstvo obnovuje a
oslobodzuje, pretože ide o stretnutie
dvoch sŕdc: Božieho Srdca, ktoré
nám ide v ústrety, a srdca človeka.
Ľudské srdce sa zohrieva a Božie ho
uzdravuje: kamenné srdce sa
premieňa na srdce z mäsa (porov. Ez
36, 26), schopné milovať napriek
svojmu hriechu. Tu chápeme, čo je to
byť skutočne „novým
stvorením“ (porov. Gal 6, 15): som
milovaný, teda existujem; bolo mi
odpustené, teda sa rodím do nového
života; bolo mi prejavené
milosrdenstvo, teda sa stávam
nástrojom milosrdenstva.



17. Počas svätého roku, zvlášť počas
piatka milosrdenstva, som mohol
zakúsiť, koľko dobra je vo svete.
Často ho nepoznáme, pretože sa
každý deň deje skryto a v tichosti. Aj
keď o ňom nikto nehovorí, predsa
existujú konkrétne znaky dobroty a
nežnej lásky voči tým najmenším a
bezbranným; voči najviac osamelým
a opusteným. Skutočne existujú
protagonisti lásky, ktorým nechýba
solidarita s tými najchudobnejšími a
najnešťastnejšími. Ďakujem Pánovi
za tieto cenné dary, ktoré nás
pozývajú, aby sme odhalili radosť byť
nablízku slabosti zraneného ľudstva.
S vďakou myslím na mnohých
dobrovoľníkov, ktorí každý deň
venujú svoj čas, aby svojou
obetavosťou zjavovali Božiu
prítomnosť a blízkosť. Ich služba je
skutočným dielom milosrdenstva,
ktoré pomáha mnohým ľuďom
priblížiť sa k Cirkvi.



18. Nadišla chvíľa, popustiť trochu
fantáziu milosrdenstva, aby sa
zrodili mnohé nové diela, ovocie
milosti. Cirkev dnes potrebuje
hovoriť o tých „mnohých iných
znameniach“, ktoré Ježiš vykonal a
ktoré „nie sú zapísané“ (Jn 20, 30),
aby sa stali výrečnými prejavmi
plodnosti Kristovej lásky a
spoločenstva, ktoré z neho žije. Hoci
prešlo viac ako dvetisíc rokov, skutky
milosrdenstva naďalej zjavujú Božiu
dobrotu.

Ešte i dnes trpia celé populácie
hladom a smädom a obrazy detí, čo
nemajú vôbec nič na jedenie,
vyvolávajú veľké znepokojenie. Celé
zástupy ľudí naďalej migrujú z jednej
krajiny do druhej, hľadajúc jedlo,
prácu, domov a mier. Trvalým
dôvodom utrpenia, ktoré si vyžaduje
pomoc, útechu a podporu, je choroba
v jej najrozličnejších podobách.
Väznice sú miestami, kde sa často k
obmedzujúcemu trestu pridávajú v



dôsledku neľudských podmienok i
veľmi ťažké strádania. Stále je veľmi
rozšírená negramotnosť, ktorá bráni
deťom vzdelávať sa a vystavuje ich
novým formám otroctva.
Predovšetkým na Západe vedie
kultúra neobmedzeného
individualizmu k potlačeniu zmyslu
pre solidaritu a zodpovednosť za
druhých. Aj sám Boh ostáva dnes pre
mnohých neznámy: to predstavuje
najväčšiu chudobu a najväčšiu
prekážku na uznanie nedotknuteľnej
dôstojnosti ľudského života.

Je zrejmé, že skutky telesného a
duchovného milosrdenstva
predstavujú aj v dnešných časoch
potvrdenie významu milosrdenstva a
jeho pozitívneho pôsobenia ako
spoločenskej hodnoty. Milosrdenstvo
nás totiž pobáda k tomu, aby sme si
vyhrnuli rukávy a navrátili
dôstojnosť miliónom ľudí, ktorí sú
našimi bratmi a sestrami a sú



pozvaní budovať s nami „spoľahlivé
mesto“ (encyklika Lumen fidei, 50).

19. Počas tohto svätého roku sa udiali
mnohé konkrétne znamenia
milosrdenstva. Spoločenstvá, rodiny i
jednotlivci znovuobjavili radosť zo
vzájomného delenia sa a krásu
solidarity. Predsa to však nestačí. Vo
svete naďalej vznikajú nové formy
duchovnej i materiálnej chudoby,
ktoré ohrozujú dôstojnosť osôb. Preto
musí Cirkev stále bdieť a byť
pripravená hľadať nové skutky
milosrdenstva a veľkodušne a s
nadšením ich uskutočňovať.

Zapojme preto všetky sily, aby sme
vedeli dať konkrétnu podobu našej
láske a zároveň rozumu v skutkoch
milosrdenstva. Milosrdenstvo totiž
dokáže pôsobiť aj zvnútra a má
tendenciu šíriť sa ako olejová škvrna,
ktorá nepozná hranice. V tomto
zmysle sme povolaní dať novú tvár
tým skutkom milosrdenstva, ktoré sú



známe už oddávna. Milosrdenstvo
ich totiž presahuje; je vždy niečím
viac, je vždy plodné. Je ako kvas,
ktorý prekvasí cesto (porov. Mt 13,
33), a ako zrnko horčice, ktoré sa
stane stromom (porov. Lk 13, 19).

Pomyslime len napríklad na skutok
telesného milosrdenstva zaodieť
nahého (porov. Mt 25, 36.38.43.44).
Ten odkazuje na počiatok v rajskej
záhade, kde Adam a Eva zistili, že sú
nahí, a keď začuli, že Pán prichádza,
hanbili sa a skryli (porov. Gn 3, 7 – 8).
Vieme, že Pán ich potrestal, no
predsa „urobil Adamovi a jeho žene
kožený odev a obliekol ich“ (Gn 3,
21). Hanba je prekonaná a dôstojnosť
navrátená.

Obráťme svoj zrak aj na Ježiša na
Golgote. Boží Syn je na kríži nahý; o
jeho spodný odev losovali a vzali si
ho vojaci (porov. Jn 19, 23 – 24); už
nemá nič. Na kríži sa ukazuje krajná
spoluúčasť Ježiša s tými, čo stratili



svoju dôstojnosť, lebo im chýba i to
najnutnejšie. Tak ako je Cirkev
povolaná stať sa „Kristovou
tunikou“ (porov. CYPRIÁN, Jednota
Katolíckej cirkvi, 7), aby zaodela
svojho Pána, tak je tiež povinná byť
solidárnou s nahými zeme, aby
znovuzískali dôstojnosť tých, čo sú
odetí. „Bol som nahý a priodeli ste
ma“ (Mt 25, 36). To nás zaväzuje, aby
sme neodvracali svoju tvár pred
novými formami chudoby a
marginalizácie, ktoré brania ľuďom
žiť dôstojne.

Nemať prácu a nedostávať
spravodlivú mzdu; nemať domov
alebo krajinu, kde možno bývať; byť
diskriminovanými pre vieru, rasu,
spoločenské postavenie... tieto a
mnohé ďalšie okolnosti ohrozujú
dôstojnosť človeka. A kresťania na ne
odpovedajú milosrdným konaním
predovšetkým vo forme bdelosti a
solidarity. Koľko je dnes situácií, v
ktorých môžeme ľuďom navrátiť ich



dôstojnosť a umožniť ľudský život!
Pomyslime len na mnohé deti,
znášajúce násilie najrôznejšieho
druhu, ktoré im kradne radosť zo
života. Ich smutné a zmätené tváre
sa vtlačili do mojej mysle; prosia o
našu pomoc, aby sme ich oslobodili z
otroctiev súčasného sveta. Tieto deti
sú mladými zajtrajška; ako ich
pripravujeme na dôstojný a
zodpovedný život? S akou nádejou
môžu čeliť prítomnosti i vlastnej
budúcnosti?

Spoločenský charakter milosrdenstva
si vyžaduje, aby sme neostali nečinní
a zahnali ľahostajnosť a pokrytectvo,
aby naše plány a projekty neostali
len na papieri. Duch Svätý nech nám
pomáha byť vždy pripravení
ponúknuť – nezištne a konkrétne –
svoj príspevok, aby spravodlivosť a
dôstojný život neostali len
príležitostnými slovami, ale stali sa
konkrétnym úsilím tých, čo chcú



svedčiť o prítomnosti Božieho
kráľovstva.

20. Sme pozvaní rozvíjať kultúru
milosrdenstva, založenú na
znovuobjavení stretnutia s druhými;
kultúru, v ktorej nik nehľadí na
druhého s nezáujmom ani neodvráti
pohľad, keď vidí utrpenie bratov.
Skutky milosrdenstva sú
„umeleckými dielami“: ani jeden nie
je rovnaký ako druhý; naše ruky ich
môžu vymodelovať tisícimi
spôsobmi, a hoci je len jeden Boh,
ktorý ich inšpiruje, a jedna
„matéria“, z ktorej sú vytvorené –
teda samotné milosrdenstvo – každý
nadobúda odlišnú podobu.

Skutky milosrdenstva sa totiž
dotýkajú celého života človeka. Preto
môžu spôsobiť skutočnú kultúrnu
revolúciu práve prostredníctvom
gest, ktoré dokážu zasiahnuť telo i
ducha, teda život človeka. Takýto
záväzok môže kresťanské



spoločenstvo prijať za vlastný, lebo si
uvedomuje, že Pánovo slovo ho stále
vyzýva, aby vystúpilo z ľahostajnosti
a individualizmu, vedúcich k
pokušeniu uzavrieť sa, aby sme mali
pohodlný a bezstarostný život. „Veď
chudobných máte vždy medzi
sebou,“ (Jn 12, 8), hovorí Ježiš svojim
učeníkom. Nijaké alibi nemôže
ospravedlniť náš nezáujem, keď
vieme, že on sa stotožnil s každým z
nich.

Kultúra milosrdenstva sa buduje vo
vytrvalej modlitbe, v poslušnom
otvorení sa pôsobeniu Ducha, v
dôvernom poznaní životov svätých a
v konkrétnej blízkosti voči
chudobným. Je to naliehavá výzva,
ktorá má zabrániť tomu, aby sme
nesprávne pochopili, kde je dôležité
zapojiť sa. Pokušenie robiť „teóriu
milosrdenstva“ možno prekonať len
do tej miery, do akej sa spomínané
konanie stane každodenným životom
spoluúčasti a delenia sa. Okrem toho



nikdy nesmieme zabudnúť na slová,
ktorými apoštol Pavol hovorí o
svojom stretnutí s Petrom, Jakubom a
Jánom po svojom obrátení, keď
zdôrazňuje podstatný aspekt svojho
poslania i celého kresťanského
života: „Len aby sme pamätali na
chudobných, čo som sa aj usiloval
robiť“ (Gal 2, 10). Nesmieme zabúdať
na chudobných: je to výzva, ktorá je
aktuálnejšia ako kedykoľvek predtým
a ktorá je naliehavá pre svoju
evanjeliovú zrejmosť.

21. Skúsenosť uplynulého svätého
roku nám vryla do pamäti slová
apoštola Petra: „Kedysi... vy, čo ste
nedosiahli milosrdenstvo, teraz ste
milosrdenstvo dosiahli“ (1 Pt 2, 10).
Nenechávajme si žiarlivo len pre
seba to, čo sme dostali; dokážme sa
podeliť o to s trpiacimi bratmi, aby
boli podopieraní silou Otcovho
milosrdenstva. Naše spoločenstvá sa
otvárajú, aby prijali tých, ktorí žijú
na našom území, aby



prostredníctvom svedectva veriacich
všetci zažili Božie pohladenie.

Toto je čas milosrdenstva. Každý deň
našej cesty je poznačený
prítomnosťou Boha, ktorý riadi naše
kroky silou milosti, ktorú Boh vložil
do srdca, aby ho formoval a urobil
schopným milovať. Je to čas
milosrdenstva pre všetkých a pre
každého, aby si nik nemohol myslieť,
že je vylúčený z Božej blízkosti a z
moci jeho nežnej lásky. Je to čas
milosrdenstva, aby tí, čo sú slabí a
bezbranní, vzdialení a osamotení
mohli pocítiť prítomnosť bratov a
sestier, ktorí im pomáhajú v ich
potrebách. Je to čas milosrdenstva,
aby chudobní cítili na sebe úctivý, no
pozorný pohľad tých, čo premohli
ľahostajnosť a pochopili, v čom je
podstata života. Je to čas
milosrdenstva, aby každý hriešnik
neustále prosil o odpustenie a pocítil
Otcovu ruku, ktorá ho vždy prijíma a
privíja k sebe.



Pokým sa vo všetkých katedrálach a
svätyniach sveta zatvárajú brány
milosrdenstva, vo svetle „Jubilea
sociálne vylúčených“ prišiel som na
myšlienku sláviť v celej Cirkvi 
Svetový deň chudobných – ako
konkrétny výsledok uplynulého
mimoriadneho Svätého roku
milosrdenstva – a to na 33. nedeľu v
Cezročnom období. To by bola
najdôstojnejšia príprava na slávnosť
nášho Pána Ježiša Krista, Kráľa
vesmíru, ktorý sa stotožnil s malými
a chudobnými a ktorý nás bude súdiť
podľa skutkov milosrdenstva (porov.
Mt 25, 31 – 46). Bol by to deň, ktorý
by spoločenstvu a každému
pokrstenému pomohol zamyslieť sa
nad tým, že chudoba je v samotnom
srdci evanjelia a tiež nad
skutočnosťou, že pokiaľ Lazár leží
pred dverami nášho domu (porov. Lk
16, 19 – 21), nemôže nastať
spravodlivosť ani sociálny mier.
Tento svetový deň bude tiež
predstavovať skutočnú formu novej



evanjelizácie (porov. Mt 11, 5),
ktorou je potrebné obnovovať tvár
Cirkvi v jej trvalej aktivite
pastoračného obrátenia, aby bola
svedkyňou milosrdenstva.

22. Nech sú k nám stále obrátené
milosrdné oči Svätej Božej Matky.
Ona je prvá, čo otvorila túto cestu a
sprevádza nás, keď svedčíme o láske.
Matka milosrdenstva zhromažďuje
všetkých pod svoj ochranný plášť,
ako ju často zobrazuje umenie.
Dôverujme v jej materskú pomoc a
nasledujme jej trvalý príkaz hľadieť
na Ježiša, žiarivú tvár Božieho
milosrdenstva.

Dané v Ríme pri svätom Petrovi 20.
novembra 2016, na slávnosť nášho
Pána Ježiša Krista, Kráľa vesmíru, vo
štvrtom roku pontifikátu

František

(Preklad: KBS)



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/apostolsky-list-papeza-
frantiska-misericordia-et-misera-v-

plnom-zneni/ (05.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/apostolsky-list-papeza-frantiska-misericordia-et-misera-v-plnom-zneni/
https://opusdei.org/sk-sk/article/apostolsky-list-papeza-frantiska-misericordia-et-misera-v-plnom-zneni/
https://opusdei.org/sk-sk/article/apostolsky-list-papeza-frantiska-misericordia-et-misera-v-plnom-zneni/
https://opusdei.org/sk-sk/article/apostolsky-list-papeza-frantiska-misericordia-et-misera-v-plnom-zneni/

	Apoštolský list pápeža Františka Misericordia et misera v plnom znení

