
opusdei.org

Ako vo filme: Svetlo,
ktoré nikdy
nezhasne - Vyznanie
v Cézarei a
premenenie

V Cézarei Peter nepochopil, že
nasledovať Ježiša znamená
odovzdanie sa a obetu. Na hore
Tábor však začal chápať, že
Kristova sláva vedie cez
utrpenie a že kríž nie je koniec,
ale prechod k zmŕtvychvstaniu.

15.03.2025



Pravdepodobne sa Peter cítil nesvoj.
Keď stúpal na horu Tábor so
Spasiteľom, vo svojom vnútri zápasil
a trpel, pretože nerozumel. Ježiš mu
však nepochybne chcel prejaviť
zvláštnu priazeň tým, že ho spolu s
Jakubom a Jánom pozval, aby ho
sprevádzali. Od tej udalosti v Cézarei
Filipovej sa už niekoľko dní cítil
nepohodlne. Prečo Ježiš oznámil, že
bude musieť podstúpiť smrť? Prečo
ho tak prísne pokarhal?

Chvála

Práve dorazili do oblasti Cézarey
Filipovej. Ježiš zhromaždil svojich
učeníkov a spýtal sa ich: „Za koho
pokladajú ľudia Syna človeka?“
Všetci začali hovoriť to, čo počuli,
možno s úsmevom na tvári: „Jedni za
Jána Krstiteľa, iní za Eliáša a iní za
Jeremiáša alebo za jedného z
prorokov.“ Pán ich však prekvapil
ďalšou otázkou, tentoraz osobnejšou:



„A za koho ma pokladáte vy?“ (Mt
16,13-15).

Nastalo ticho. Nikto sa neodvážil
odpovedať. Peter však prehovoril:
„Ty si Mesiáš, Syn živého Boha“ (Mt
16,16). Možno si myslel, že neurobil
nič výnimočné – jednoducho nahlas
vyslovil to, čo si všetci mysleli v
duchu. Určite o tom mnohokrát
hovorili, ale vždy len medzi sebou, v
dôvernom rozhovore, keď si večer
medzi sebou vysvetľovali, čo Majster
kázal.

„Blahoslavený si, Šimon, syn
Jonášov,“ odpovedal Ježiš, „lebo ti to
nezjavilo telo a krv, ale môj Otec,
ktorý je na nebesiach. A ja ti
hovorím: Ty si Peter a na tejto skale
postavím svoju Cirkev a pekelné
brány ju nepremôžu“ (Mt 16,17-18).
Možno apoštol celkom nepochopil
význam tejto Pánovej reči. Jedno mu
však bolo jasné: on, Peter, bude
pevnou oporou pre Mesiáša. Ježiš s



ním rátal na niečo veľké, na niečo, čo
bude vzdorovať samotnému peklu.

Aj dnes Kristus naďalej volá ľudí, aby
s ním spolupracovali na diele
vykúpenia: „Božie deti. — Nositelia
jediného plameňa schopného osvetliť
cesty ľudí na zemi, jediného svetla, v
ktorom nikdy nebude tieňa, šera,
tmy. — Pán nás používa ako
pochodne, aby naše svetlo jasne
žiarilo… Je na nás, aby mnohí
neuviazli v temnotách, ale aby
kráčali po cestách, ktoré vedú do
večného života“[1].

Mať cit pre Božie veci

Peter určite pocítil istú hrdosť, keď
počul túto pochvalu. Napriek tomu
ho znepokojilo, keď ich Pán začal
poúčať: „Syn človeka musí mnoho
trpieť, starší, veľkňazi a zákonníci ho
zavrhnú, zabijú ho, ale on po troch
dňoch vstane z mŕtvych.“ (Mk 8,31).
To predsa nemohlo byť možné. Ak
bol Mesiáš, ako im práve potvrdil,



mal oslobodiť Izrael a vyhnať
Rimanov, aby obnovil Dávidovo
kráľovstvo. Ako by to bolo možné, ak
ho jeho vlastný národ odsúdi?
Nedávalo to zmysel. A Peter,
povzbudený nedávnou pochvalou, to
musel Ježišovi povedať.

Istým spôsobom toto uvažovanie
pretrváva aj dnes. Utrpenie sa často
spája s neúspechom. Keď človek
nastúpi na cestu a stretne prekážky,
môže si myslieť, že sa pomýlil, alebo
podľahne sklamaniu, pretože veci
nejdú podľa jeho plánov. Preto keď
Peter karhá Ježiša za to, čo práve
povedal, Pán mu odpovedá: „Choď mi
z cesty, satan, lebo nemáš zmysel pre
Božie veci, len pre ľudské!“ (Mk 8,33)

Strach, zúfalstvo či nedôvera sú často
dôsledkom pôsobenia zlého ducha vo
svete aj v každom z nás. Neraz nás
práve on zvádza k tomu, aby sme sa
vzdali, alebo nám berie pokoj, keď sa
náš život nevyvíja podľa našich



očakávaní. Mať zmýšľanie Boha
znamená naopak vidieť Kristovu tvár
v každej situácii – v radostiach aj v
utrpení. „Cesta každého kresťana,
každého človeka, nie je jednoduchá.
Iste, sú obdobia, keď sa zdá, že všetko
vychádza podľa našich
predpokladov, no obvykle trvajú len
krátko. Žiť znamená čeliť ťažkostiam,
cítiť v srdci radosť i nechuť; a v tejto
kováčskej vyhni môže človek
postupne nadobudnúť statočnosť,
trpezlivosť, veľkodušnosť a
vyrovnanosť“ [2].

Keď teda prídu bolestné chvíle,
môžeme obnoviť svoj záväzok byť
skalou: tieto okolnosti nie sú
znamením, že sme v našom poslaní
zlyhali, ale príležitosťou dozrieť vo
svojom povolaní, odovzdať sa do
Božích rúk a vložiť do neho svoju
nádej. „Niekedy prechádzame
chvíľami temnoty v našom osobnom,
rodinnom alebo spoločenskom živote
a obávame sa, že niet východiska.



Cítime strach pred veľkými
záhadami, ako sú choroba, nevinné
utrpenie či tajomstvo smrti. Aj na
samotnej ceste viery často
zakopneme, keď sa stretávame s
pohoršením kríža a s nárokmi
Evanjelia, ktoré nás volá, aby sme sa
obetovali v službe a stratili svoj život
v láske, namiesto toho, aby sme si ho
chránili pre seba. Potrebujeme teda
iný pohľad, svetlo, ktoré hlboko
osvetlí tajomstvo života a pomôže
nám prekročiť naše vlastné schémy a
kritériá tohto sveta“[3]. Petrovi ešte
nejaký čas potrvá, kým si osvojí toto
Božie zmýšľanie. Preto ho Ježiš o
niekoľko dní neskôr pozve, aby ho
sprevádzal na vrch Tábor.

Posledné slovo

Peter nikdy predtým nepočul takúto
výčitku. Dokonca ani farizejom Ježiš
neadresoval takú ostrú obžalobu.
Počas nasledujúcich dní mu tento
rozhovor stále víril v mysli. Zo skaly,



ktorá mala vzdorovať peklu, sa zrazu
stal satan. Čím viac sa radoval z
pochvaly, tým viac ho bolelo
pokarhanie. Snažil sa pochopiť, prečo
Pán reagoval tak prudko, ale
nedarilo sa mu to. A rovnako aj
ostatní apoštoli sa usilovali spracovať
tento zážitok. „Môžeme si predstaviť,
čo sa muselo diať v srdciach jeho
priateľov, jeho najbližších učeníkov:
predstava silného a víťazného
Mesiáša sa zrazu rúca, ich sny sa
rozplývajú a zmocňuje sa ich úzkosť
pri pomyslení, že Majster, v ktorého
uverili, bude popravený ako najhorší
zo zločincov“[4].

Apoštol však vedel, že Ježiš ho
miluje. Navyše, skutočnosť, že ho
pozval na vrchol hory spolu s
Jakubom a Jánom, ukazovala, že mu
stále dôveruje. Nazval ho satanom,
áno, ale neodvrátil sa od neho, ani
mu nepovedal, že už nebude jeho
skalou. A o čosi neskôr – hoci to Peter
ešte netušil – ho Pán opäť potvrdí ako



hlavu Cirkvi, a to aj napriek tomu, že
ho počas umučenia trikrát zaprel.
„Skúsenosť hriechu by nás teda
nemala viesť k pochybnostiam o
našom poslaní. Prirodzene, naše
hriechy nám môžu sťažiť
rozpoznanie Krista. Preto sa musíme
usilovať vysporiadať sa s našimi
osobnými slabosťami a hľadať
očistenie, no uvedomujúc si pritom,
že Boh nám nesľúbil úplné víťazstvo
nad zlom v tomto živote, ale žiada
nás, aby sme bojovali“[5].

Keď dorazili na vrchol Tábor, Peter sa
zastavil a zahľadel na obzor. Možno
si v tej chvíli spomenul na tie
udalosti, keď starozákonní proroci
stretli Boha práve na vrchu. Miesto
ako toto, odkiaľ bolo možné vidieť
nesmiernosť stvoreného sveta, ktorý
sa rozprestieral ďaleko za hranice
ľudského pohľadu, nevyhnutne
viedlo k zamysleniu sa nad Božou
veľkosťou.



Zrazu si Peter uvedomil, že sa s
Ježišom niečo deje. „Ako sa modlil,
zmenil sa vzhľad jeho tváre“ (Lk
9,29), „zažiarila sťa slnko“ (Mt 17,2).
Aj „jeho odev zažiaril a bol taký biely,
že by ho nijaký bielič na svete tak
nevybielil“ (Mk 9,3). Traja apoštoli
zbadali pri Ježišovi dvoch mužov,
ktorí sa s ním začali rozprávať.
Vzápätí si uvedomili, že „to boli
Mojžiš a Eliáš, ktorí sa zjavili v sláve
a hovorili o jeho odchode, ktorý sa
mal uskutočniť v Jeruzaleme“ (Lk
9,30-31).

Keď počúval ich rozhovor, Peter si
možno spomenul, že Písmo už dávno
predpovedalo, že Mesiáš bude trpieť.
„Obetoval sa, pretože sám chcel, a
neotvoril ústa; ako baránka viedli ho
na zabitie“ (Iz 53,7). „Prebodli mi
ruky a nohy, môžem si spočítať
všetky svoje kosti. Lež oni si ma
premeriavajú a skúmajú; delia si
moje šaty a o môj odev hádžu lós.“ (Ž
22,17-19). Teraz všetko začalo dávať



zmysel. Konečne sa mu začal
odkrývať význam tých tajomných
slov, ktoré ho viedli k tomu, aby
napomenul Ježiša. Mesiáš bude
kráľom, ale nie podľa ľudských
predstáv – bude to ukrižovaný kráľ.
„Jeho žiariaca tvár a oslnivo biely
odev, ktoré predznamenávajú obraz
Zmŕtvychvstalého, dávajú týmto
vydeseným mužom svetlo, svetlo
nádeje, svetlo, ktoré im pomôže
prekonať temnotu: smrť nebude
koncom všetkého, pretože sa otvorí
bráne vzkriesenia. Ježiš teda ohlasuje
svoju smrť, berie ich na vrch a
ukazuje im, čo bude nasledovať –
vzkriesenie“ [6]. Obávaný kríž teda
nebude mať posledné slovo. Práve o
tomto hovoril Pán, keď Petrovi
vyčítal, že nemyslí na Božie veci. Pre
Petra bola smrť ukrižovaním znakom
porážky, ale pre Ježiša bude
znamením života a spásy.

V najtemnejšej noci



Keď Mojžiš a Eliáš prestali hovoriť,
Peter sa neudržal: „Pane, dobre je
nám tu. Ak chceš, urobím tu tri
stánky: jeden tebe, jeden Mojžišovi a
jeden Eliášovi“ (Mt 17,4). Každý z nás
by povedal to isté. Keď jasne
vnímame Božiu blízkosť, prežívame
radosť, ktorú by sme si priali predĺžiť
na neurčito. Podobne to prežívame aj
vtedy, keď prežívame výnimočne
príjemné chvíle – dni odpočinku,
rodinné stretnutie, plán s priateľmi…
No všetky tieto okamihy, rovnako ako
scéna na hore Tábor, majú svoj
začiatok aj koniec. Snažiť sa ich
urobiť večnými by bolo nielen
nemožné, ale viedlo by nás to k
úniku pred realitou a bránilo by nám
to prijať s pokojom a dôverou chvíle,
keď sa Božia sláva zdá byť ukrytá.

Pán dovolil, aby Peter, Jakub a Ján
mohli uzrieť jeho slávu ako
anticipáciu umučenia, aby ho
dokázali prežívať s vierou a nádejou
na vzkriesenie. „Ježiš chce, aby toto



svetlo osvecovalo ich srdcia, keď
prejdú hustou temnotou jeho
umučenia a smrti, keď bude pre nich
pohoršenie kríža neznesiteľné. Boh je
svetlo a Ježiš chce dať svojim
najbližším priateľom skúsenosť tohto
svetla, ktoré v ňom prebýva. Tak sa
po tejto udalosti stane pre nich
vnútorným svetlom, schopným
ochrániť ich pred útokmi temnoty. Aj
v tej najtemnejšej noci je Ježiš
svetlom, ktoré nikdy nezhasne“[7].

Keď v našom živote príde chvíľa
kríža, môžeme si pripomenúť všetky
tie stretnutia, ktoré sme s Kristom
prežili na hore Tábor, keď sme zvlášť
intenzívne zakúsili radosť z kráčania
po jeho boku. A aj keď sa nám možno
bude zdať, že tieto spomienky patria
minulosti, ktorá sa už nevráti, vieme,
že Boh nás nikdy nepustí zo svojej
ruky. „Často, keď všetko vychádza
úplne opačne, ako sme si
predstavovali, sa nám spontánne
derú do úst slová: Pane, veď sa rúca



všetko, všetko, všetko… ! Je to chvíľa
napraviť svoj úmysel: Keď pôjdem s
tebou, Pane, určite budem
postupovať dopredu, pretože ty si
predsa sila sama: quia tu es, Deus,
fortitudo mea (Ž 42, 2).‘‘[8]

,,Prosil som ťa, aby si sa pri svojej
práci vytrvalo snažil pozdvihovať oči
k nebu, lebo nádej nás povzbudzuje
chopiť sa silnej Božej ruky, ktorú nám
on neustále podáva; a nestrácať
nadprirodzený pohľad — aj vo
chvíľach, keď sa búria vášne, útočia
na nás a chcú nás spútať do úbohej
pevnosti nášho ja, alebo keď sa v
detinskej márnivosti cítime byť
pánmi vesmíru. Celý život som
presvedčený, že bez pohľadu nahor,
bez Ježiša, nikdy nič nedosiahnem a
viem,že moja sila vyhrávať nad
sebou a napokon zvíťaziť pramení z
neustále opakovaného zvolania: 
„všetko môžem v tom, ktorý ma
posilňuje“ (Flp 4, 13). Toto zvolanie
obsahuje istý Boží prísľub, že on



svoje deti neopustí, ak sa ho len ony
samotné nezrieknu.“[9].

* * *

Peter „Kým ešte hovoril, zahalil ich
jasný oblak a z oblaku zaznel
hlas: ,Toto je môj milovaný Syn, v
ktorom mám zaľúbenie; počúvajte
ho.‘ “ (Mt 17,5). Traja učeníci,
vyľakaní z toho, čo práve počuli,
padli tvárou na zem. Ježiš k nim
pristúpil, dotkol sa ich a povedal:
„Vstaňte a nebojte sa“ (Mt 17,7).

Keď zostupovali z hory, Peter
premýšľal o všetkom, čo v
posledných dňoch zažil. Začal
chápať, že „utrpenia tohto času nie sú
hodny porovnávania s budúcou
slávou, ktorá sa na nás má
zjaviť“ (Rim 8,18): akokoľvek bude
musieť Mesiáš trpieť, jeho víťazstvo
bude omnoho väčšie. Napriek tomu
ho ešte čakal dlhý proces, kým úplne
pochopí význam týchto udalostí.



O mnoho rokov neskôr, v čase
neustáleho ohrozenia mladej Cirkvi,
napíše Peter list prvým kresťanom,
aby ich povzbudil, aby nestrácali
nádej uprostred ťažkostí:

„Veď sme nesledovali vymyslené
bájky, keď sme vás oboznámili s
mocou a príchodom nášho Pána
Ježiša Krista, ale sami sme boli
očitými svedkami jeho veleby. On
dostal od Boha Otca česť a slávu, keď
mu z velebnej slávy zaznel hlas:
„Toto je môj Syn, môj milovaný, v
ktorom mám zaľúbenie.“ A tento hlas
sme my počuli; zaznel z neba, keď
sme boli s ním na svätom vrchu. Tým
je aj prorocké slovo pre nás
pevnejšie. A vy dobre robíte, že
hľadíte naň ako na lampu, ktorá
svieti v temnom mieste, kým
nesvitne deň a nevzíde vo vašich
srdciach zornica“ (2 Pt 1,16-19).



[1] Sv. Josemaría, Vyhňa, č. 1.

[2] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č. 77.

[3] Pápež František, Anjel Pána, 28-
II-2021.

[4]Tamtiež.

[5] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 114.

[6] Pápež František, Anjel Pána, 28-
II-2021.

[7] Benedikt XVI, Anjel Pána, 4-
III-2012.

[8] Sv. Josemaría, Boží Priatelia, č.213.

[9]Tamtiež.

Jaime Moya

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
sk-sk/article/ako-vo-filme-svetlo-ktore-

https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-svetlo-ktore-nikdy-nezhasne-spoved-v-cezarei-a-premenenie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-svetlo-ktore-nikdy-nezhasne-spoved-v-cezarei-a-premenenie/


nikdy-nezhasne-spoved-v-cezarei-a-
premenenie/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-svetlo-ktore-nikdy-nezhasne-spoved-v-cezarei-a-premenenie/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-svetlo-ktore-nikdy-nezhasne-spoved-v-cezarei-a-premenenie/

	Ako vo filme: Svetlo, ktoré nikdy nezhasne - Vyznanie v Cézarei a premenenie

