
opusdei.org

Ako vo filme:
Skúsenosť púšte

Život Ježiša nebol bez ťažkostí.
Pred začiatkom svojho
verejného pôsobenia strávil
štyridsať dní pôstu a pokánia na
púšti, kde čelil pokušeniam
diabla. Táto skúsenosť nám
môže ukázať cestu, ako vidieť
ťažkosti ako príležitosti na
dozrievanie nášho kresťanskej
povolania.

04.03.2025

Dej dobrého filmu má zvyčajne
momenty konfliktu. Keby hlavný



hrdina nemusel čeliť problémom,
mohol by byť príbeh jednotvárny a
predvídateľný. Naopak, práve tie
zvraty robia film napínavým. Divák
sleduje, ako hlavná postava
prechádza rôznymi prekážkami, až
kým nedosiahne to, po čom tak
túžila. A po ukončení tohto procesu,
ktorý mal svoje vzostupy a pády, sa
často cíti zmenená: postava na
začiatku filmu je iná ako tá na jeho
konci.

Aj v živote každého človeka sa
objavujú takéto situácie konfliktu.
Neexistujú životopisy bez momentov
bolesti, pochybností či únavy. Popri
dobrých momentoch nám tieto
konfliktné okolnosti tiež umožňujú
rásť v ideáloch, ktoré inšpirujú náš
život. Sám Ježiš chcel prijať podobnú
skúsenosť: strávil štyridsať dní hladu
a smädu na púšti, kde čelil
pokušeniam diabla (porov. Mt
4,1-11).



Zvoliť si, kým chceme byť

Potom, čo Kristus v jordánskych
vodách prijal prejav Ducha a lásku
svojho Otca, je tým istým Duchom
vedený na púšť „aby bol pokúšaný
diablom“ (Mt 4,1). Namiesto toho,
aby objal ľahký úspech pred
zástupom pri Jordáne, radšej
pripravil svoje verejné pôsobenie s
trpkosladkou príchuťou opustenosti a
skúšky. „Aj Ježiš bol pokúšaný
diablom a sprevádza každého z nás v
našich pokušeniach. Púšť
symbolizuje boj proti zvodom zla,
aby sme sa naučili voliť skutočnú
slobodu. Ježiš prežíva skúsenosť
púšte práve pred začiatkom svojej
verejnej misie. Práve
prostredníctvom tohto duchovného
boja rozhodne potvrdzuje, akým
Mesiášom chce byť“[1].

Aj my môžeme prostredníctvom
každodenných pokušení rozhodne
potvrdiť, kým chceme byť. Ak ich Boh



dopúšťa, je to práve preto, aby sme
mohli objaviť svoju pravdu a očistiť
svoju lásku, aby sa naše túžby
obracali k nemu. „Kresťanov boj je
neprestajný, pretože v duchovnom
živote je neustále začínanie a
znovuzačínanie, ktoré nám bráni v
tom, aby sme sa s pýchou pokladali
za dokonalých. Je nevyhnutné, že na
našej ceste budeme narážať na
mnohé ťažkosti; keby sme nečelili
prekážkam, neboli by sme bytosťami
z mäsa a kostí. Vždy budeme mať
vášne, ktoré nás budú ťahať nadol, a
vždy sa budeme musieť brániť proti
týmto viac či menej prudkým
blúzneniam“[2].

Pán nás nenecháva samých. V čase,
keď prežívame pokušenie, je tu
podaná ruka Ježiša, aby sme mohli
pokračovať ďalej. Prostredníctvom
týchto skúšok môžeme lepšie
pochopiť, kým chceme byť, a
slobodne si vybrať ideály, ktoré nás
poháňajú. Kristus nás chápe lepšie



než ktokoľvek iný, keď cítime ten
rozpor medzi tým, kým chceme byť, a
zdanlivým dobrom, ktoré nám
skúška ponúka. Spôsob, akým
prežíval skúsenosť púšte, nám môže
pomôcť vnímať pokušenia
realistickejšie: pokoj nenájdeme tým,
že im podľahneme alebo sa s nimi
zahrávame, ale tým, že rozhodne
prijmeme lásku, ktorá inšpiruje náš
život.

Načúvať hladu

Ako skutočný človek, po štyridsiatich
dňoch prísneho pôstu a hlbokej
modlitby, Ježiš pocítil hlad. Nejde o
bežný apetít, ani len o obyčajnú
ľudskú potrebu: je to hlad o prežitie.
Pán sa ocitá na hranici svojich
ľudských síl. Môžeme si ho predstaviť
vyčerpaného, ako pohľadom skúma
suchú a nekonečnú krajinu, až sa
jeho oči zastavia na malých,
vzdialených skalách. A predstavivosť,
ktorá vždy premieňa potrebu na sny,



ho možno zaviedla k milým
spomienkam, keď jedával
jednoduché, ale chutné jedlá, ktoré
mu s láskou pripravovala jeho
matka. Práve v takejto situácii sa
objavil pokušiteľ: „Ak si Boží Syn,
povedz, nech sa z týchto kameňov
stanú chleby“ (Mt 4,3).

Adam a Eva podľahli inému
pokušeniu diabla, keď sa nechali
zviesť krásou ovocia zo stromu
namiesto toho, aby hľadali
spoločenstvo s Bohom (porov. Gn
3,1-6). Aj izraelský národ upadol na
púšti do zúfalstva pre nedostatok
jedla a s nostalgiou spomínal na
zeleninu, ktorú jedávali ako otroci v
Egypte (porov. Nm 11,5). Ide o
skúšku, ktorá nás napokon vedie k
úvahe o hierarchii nášho srdca a k
otázke, na čom v živote skutočne
záleží. „Prekonať pokušenie
podriadiť si Boha vlastným záujmom
alebo ho postaviť na okraj a zamerať
sa na správny poriadok priorít, dať



Bohu prvé miesto, je cesta, ktorú
musí každý kresťan prejsť stále
nanovo“[3].

Keď sa v jeho vnútri ozve potreba a
nárokuje si svoje práva, Ježiš ukazuje
skutočný zdroj svojho pokoja, to, čo
vie, že ho robí šťastným: „Nie len z
chleba žije človek, ale z každého
slova, ktoré vychádza z Božích
úst“ (Mt 4,4). Kristus nepopiera, že
má hlad. No nechce ho nasýtiť len
hocijakou potravou, ale tým, čo ho
hlboko napĺňa: byť verný poslaniu
vykúpiť všetkých ľudí. „Mojím
pokrmom je plniť vôľu toho, ktorý
ma poslal, a dokončiť jeho dielo“ (Jn
4,34), povie počas jednej príležitosti
svojim učeníkom.

Pán odhaľuje, že keď sa objaví
pokušenie, prvým krokom je
rozpoznať ho ako také. Konať, akoby
sa nič nedialo, predstierať, že hlad v
skutočnosti neexistuje, môže spôsobiť
latentné napätie, ktoré postupne



prebúdza túžbu a záujem o to, čo sa
na začiatku odmietalo. Preto nás Boh
pozýva, aby sme načúvali hladu
nášho srdca, aby sme ho nenapĺňali
prvými kameňmi, na ktoré narazíme.
Prostredníctvom našich potrieb
môžeme pochopiť posolstvo.
Uvedomujeme si, že Pán nechce, aby
sme tento hlad utišovali plodom zo
stromu alebo zeleninou z Egypta,
pretože tie ho môžu len dočasne
otupiť. Jeho ponukou pri tejto
potrebe je skôr naplniť srdce tým, čo
je v našom živote skutočne dôležité:
láskou k Bohu a k blížnym.

Objať Božiu vôľu

Démon sa nevzdáva. Ježiš Kristus mu
dovolí pokúšať ho ešte silnejšie, aby
sme mohli lepšie pochopiť jeho úplnú
oddanosť vôli svojho Otca a jeho
hlbokú blízkosť k hriešnemu človeku.
Pokušiteľ vezme Ježiša na najvyššie
miesto chrámu. Vietor mu naráža do
unavenej a obnaženej tváre; jeho



nohy sotva udržia váhu jeho
vysileného tela. Jeho oči, ktoré budú
o niekoľko mesiacov trpko plakať nad
obyvateľmi Svätého mesta, s láskou
preskúmavajú každú strechu a
prechádzajú každou uličkou. Nebol
by toto dobrý moment, aby naplno
odhalil svoju pravú identitu? Ostrý
hlas démona náhle naruší ťažké ticho
výšky. „Ak si Boží Syn, vrhni sa dolu,
veď je napísané: ,Svojim anjelom dá
príkaz o tebe a vezmú ťa na ruky, aby
si si neuderil nohu o kameň‘ “ (Mt
4,5).

Pri skrytom zvode hada Adam a Eva
zapochybovali o Bohu. Prečo nechce,
aby sme jedli z tohto stromu? Počas
štyridsiatich rokov na púšti Izraeliti
tiež nedôverovali slobode, ktorú im
Pán ponúkol. Nebola naša minulosť
otrokov lepšia než táto sloboda plná
utrpenia? V každom pokušení sa
objavuje možnosť Božej
neprítomnosti, jeho bezmocnosti
alebo vzdialenosti. Možno si ho



pripomíname ako niekoho z
minulosti, kto kedysi bol blízko, ale
už nie je reálny. Niekedy je ľahké
rozpoznať Pána, keď sa veci daria,
užívať si zázraky Edenu alebo
obdivovať divy, ktoré vykonal, aby
oslobodil Izrael z otroctva. Ale keď
prídu problémy, zdá sa, akoby sa tie
znaky vytratili: túžime potom po
mimoriadnom, jasnejšom prejave
Božej blízkosti. Môžeme si myslieť, že
ak nás okamžite nezachráni, možno
predsa len nie je takým dobrým
Otcom, ako sme si mysleli.

Ježiš zažil podobné pokušenie krátko
pred svojou smrťou, keď mu jeden zo
zločincov povedal: „Nie si ty Mesiáš?
Zachráň seba i nás“ (Lk 23,39). Je to
myšlienka, ktorá nasleduje
jednoduchú logiku: ak skutočne
môžeš všetko, zbav sa tejto situácie a
zachráň nás. Postoj druhého zločinca
je však odlišný: „My sme tu
spravodlivo, lebo dostávame, čo sme
si skutkami zaslúžili“ (Lk 23,41).



Nebúri sa proti osudu, ktorý ho čaká,
ale prijíma svoj stav. Preto neprosí
Pána, aby zmenil realitu ani
okamžite vyriešil všetky jeho
problémy, ale uznáva jeho kráľovstvo
a prosí, aby na neho nezabudol:
„Spomeň si na mňa, keď prídeš do
svojho kráľovstva“ (Lk 23,42). Jeho
modlitba nebola požiadavkou –
dokáž mi, že si Spasiteľ – ale aktom
odovzdania sa do rúk Mesiáša –
„Chceš to, Pane?… Ja to chcem
tiež!“[4].

„Je tiež napísané: ‚Nebudeš pokúšať
Pána, svojho Boha‘“ (Mt 4,7). Kristus
odmietol druhé pokušenie na púšti –
a aj to, ktoré na neho smerovali na
kríži – tým, že sa ešte silnejšie
pripojil k vôli svojho Otca: prijal, aby
sa spása uskutočnila tak, ako to Otec
chcel. Nechcel Ho skúšať ani hľadať
skratky, ktoré by zmiernili jeho
utrpenie, pretože vedel, že Otec
hľadá iba jeho dobro, aj keď to bolo
niekedy ťažké rozpoznať. „Keď sa



skutočne odovzdáš Pánovi, naučíš sa
uspokojiť s tým, čo príde, a nestratiť
pokoj, ak veci – aj keď si do nich
vložil všetko úsilie a použil vhodné
prostriedky – nejdú podľa tvojich
predstáv... Pretože sa uskutočnia tak,
ako to Boh považuje za vhodné“[5].

Oslobodiť sa z modiel

Je tu ešte posledná skúška, ktorá čaká
na Ježiša. Démon, prefíkaný a
vytrvalý, ho zavedie na veľmi vysokú
horu, odkiaľ môžu vidieť početné
kráľovstvá sveta, celú slávu a moc
ľudí. Nebol Ježiš Kráľom vesmíru?
Neprišiel zjednotiť všetky národy a
ľudí do kráľovstva Božích detí?
Stačila by jediná poklona a pokušiteľ
by mu pomohol naplniť jeho
poslanie. „Toto všetko ti dám, ak
padneš predo mnou a budeš sa mi
klaňať“ (Mt 4,9). Ale Ježišove kolená
sa nepoklonili.

Adam a Eva, keď nedôverovali Bohu,
sa rozhodli stať sa sami bohmi. Aj



Izraeliti sa počas svojho putovania
púšťou niekedy rozhodli vytvárať si
vlastné božstvá, podľa svojich
predstáv a ako odraz svojich
vlastných tvárí. Kedykoľvek človek
prestane dôverovať svojmu Otcovi,
skončí tým, že sa bude klaňať sám
sebe. A namiesto toho, aby dôveroval
tajomnej, no večnej Božej moci,
uspokojí sa so svojou vlastnou
pominuteľnou slávou, aj keď je
drobná a rýchlo sa vytráca. Možno
nám dnes démon neponúka „všetky
kráľovstvá sveta“ (Mt 4,8), ale malé
kráľovstvá, ktoré možno tajne túžime
získať vo svojom srdci, a presviedča
nás, že práve to nám prinesie
dostatočné šťastie na pokračovanie v
živote. Tak zbožšťujeme veci, ktoré
nie sú Bohom, ale „reťaze, ktoré
zotročujú“.

Pán nás stvoril tak, aby naše túžby
smerovali k nemu. Sme stvorení na
to, aby sme zdieľali jeho božskú
podstatu – ako si to priali Adam a Eva



– a aby sme boli šťastní – ako to
hľadali Izraeliti na púšti. To znamená
naučiť sa oslobodiť od modiel, ktoré
deformujú cestu k plnosti.
„Dynamika túžby je vždy otvorená
pre vykúpenie. Aj keď sa túžba vydá
po nesprávnych cestách, keď hľadá
umelé raje a zdá sa, že stráca
schopnosť túžiť po skutočnom dobre.
Aj v priepasti hriechu sa v človeku
nevyhasí iskra, ktorá mu umožňuje
rozpoznať pravé dobro, ochutnať ho
a začať tak návrat, pri ktorom Boh
nikdy neodmieta dar svojej milosti.
Všetci potrebujeme kráčať cestou
očisťovania a uzdravovania túžby.
Sme pútnikmi do nebeskej vlasti, k
plnému, večnému dobru, ktoré nám
už nikto nevezme. Nejde o potláčanie
túžby, ktorá prebýva v ľudskom srdci,
ale o jej oslobodenie, aby mohla
dosiahnuť svoju skutočnú výšku“[6].

Pýcha nám navráva, že Pána
nepotrebujeme. Ježiš sa však
nenechá oklamať preludom, ktorý



mu ponúka diabol. Vie, že na okraji
Jeruzalema, na Kalvárii, sa
definitívne otvoria brány raja. Z
Kríža nám ukáže, v čom spočíva
skutočné šťastie: dať život z lásky.
„Odíď, satan, lebo je
napísané: ,Pánovi, svojmu Bohu, sa
budeš klaňať a jedine jemu budeš
slúžiť.‘ “ (Mt 4,10).

* * *

Evanjelista Matúš ukončuje
rozprávanie o pokušeniach
poznámkou, že ,,ho diabol opustil a
prišli anjeli a posluhovali
mu‘‘ (porov. Mt 4,11). Niekedy sa zdá,
že sily zla sú neporaziteľné. Napätie,
ktorému nás diabol vystavuje, môže
pôsobiť, akoby nikdy nemalo skončiť.
Práve o to mu ide: chce nám
ukradnúť nádej a prinútiť nás veriť,
že jediným východiskom je
podľahnúť jeho návrhom. Avšak
spôsob, akým Ježiš prežíva
pokušenia, nám ukazuje, že takéto



uvažovanie je nesprávne a že
víťazstvo je možné. Napokon, „diabol
je veľký klamár, otec lži. Vie dobre
hovoriť, dokáže aj spievať, aby nás
oklamal. Je porazený, ale vystupuje
ako víťaz. Jeho svetlo žiari ako
ohňostroj, no netrvá dlho, zhasína,
zatiaľ čo Pánovo svetlo je tiché, ale
trvalé“[7].

Kristus nám môže pomôcť prijať
pokušenia s pokojom a prekonať
strach v momentoch pochybností a
slabostí, pretože vie, že žiadny
diablov čin neprevýši ľudské sily, ak
sú podporené milosťou (porov. 1Kor
10,13). Ježiš v žiadnej chvíli
nevstupuje do dialógu s pokušiteľom,
nepredstavuje si, čo by sa stalo, keby
prijal niektorý z jeho návrhov.
Namiesto toho rozhodne prerušuje a
prijíma pevné rozhodnutie. Tak
odpovedá na diablove výzvy:
výberom dobra, ktoré sa mu
pokušiteľ snaží skryť. Nechce sa
nasýtiť chlebom, ale Božím slovom.



Nechce pokúšať Boha, ale dôveruje
mu. Nechce kráľovstvá sveta, ale túži
slúžiť iba svojmu Otcovi.

Evanjelium nám takto predstavuje
Pána ako „nového Adama, ktorý
zostal verný tam, kde ten prvý
podľahol pokušeniu. Ježiš dokonale
naplnil povolanie Izraela: na rozdiel
od tých, ktorí predtým pokúšali Boha
štyridsať rokov na púšti (porov. Ž
95,10), Kristus sa zjavuje ako Boží
služobník, úplne poslušný Božej
vôli“[8].Víťazstvo Pána nad
pokušiteľom prináša úžitok aj nám:
„Veď nemáme veľkňaza, ktorý by
nemohol cítiť s našimi slabosťami;
veď bol podobne skúšaný vo všetkom
okrem hriechu“ (Hebr 4,15). Kristus
„nielenže ako Boh pozná slabosť
našej prirodzenosti, ale aj ako človek
prežil naše utrpenia, hoci bol bez
hriechu. Pretože dobre pozná našu
slabosť, môže nám udeliť potrebnú
pomoc a pri našom súdení vezme do
úvahy túto slabosť“[9].



Po tejto skúsenosti Ježiš začína svoju
verejnú činnosť. Tých štyridsať dní
na púšti chcel posilniť svojho ducha
na vykúpenie, ktoré malo byť
náročné a tvrdé. Aj púšte, ktorými
môžeme prechádzať vo svojom živote
– pokušenia, krízy, protivenstvá –
môžu byť pre nás impulzom na
dozrievanie v kresťanskom povolaní
a môžu sa stať chvíľou milosti.
Kristus nám pomôže prejsť nimi
držiac nás za ruku s vedomím, že na
každej púšti je prítomný Boh.

[1] Pápež František, Anjel Pána, 6-
III-2022.

[2] Sv. Josemaría, Ísť s Kristom, č. 75.

[3] Benedikt XVI, Audiencia, 13-
II-2013.

[4] Sv. Josemaría, Cesta, č. 762.



[5] Sv. Josemaría, Brázda, č. 860.

[6] BenediktXVI, Audiencia, 7-XI-2012.

[7] Pápež František, Homília, 8-V-2018.

[8] KKC, č. 539.

[9] Teodoret z Kýru, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc.

Gaspar Brahm, José María
Álvarez de Toledo

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

sk-sk/article/ako-vo-filme-skusenost-
puste/ (12.02.2026)

https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-skusenost-puste/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-skusenost-puste/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-skusenost-puste/

	Ako vo filme: Skúsenosť púšte

