opusdei.org

Ako vo filme: Nad
ramec deja

Podobenstva, ako to o farizejovi
a mytnikovi, nam prinesu viac
nez jedno prekvapenie, ak sa
naucime ponorit do JeziSovych
slov.

10.11.2025

Tak ako v dobrom filme, aj bohatstvo
evanjeliovych uryvkov siaha dalej
nez len po hlavnu dejovu liniu.
Existuju aj vedlajsie linie, s hlbokymi
vyznamami, ktoré reaguju na
rozlicneé okolnosti a Citatelov. A neraz



sa scendr skonci spésobom, ktory
divakov zaskocl.

Podobenstvo o farizejovi a mytnikovi
(porov. Lk 18,9-14) mad jasne urceny
dej. Svaty Lukas hned vopred uvadza
jeho vyklad: hovori ,,tym, Co si
namyslali, Ze su spravodlivi, a
ostatnymi pohrdali“ (Lk 18,9). Na
prvy pohlad si ¢lovek mozno povie:
»lento pribeh sa ma netyka, lebo
moje problémy su teraz iné.“ Ale
neponuka nam text aj iné vyznamy?
Akeé prekvapenia skryva
rozpravanie? Iba ak sa ponorime do
JeziSovych slov, objavime tie
vedlajSie dejoveé linie, ktoré mozu
nasmerovat nas zivot.

Prekvapenia evanjelia

JeZiSove podobenstva su plné
prekvapeni. V jeho rozpravaniach sa
vzdy vyskytuje nieCo nezvycajné.
Jeho postavy a ich ¢iny nas casto
znepokojuju: pan, ktory urcuje mzdu
bez ohladu na mnozstvo prace; sluha



s dlhom, aky by mala skoér velka
spoloc¢nost; otec, ktory usporiada
oslavu pre syna bez poziadania o
spravodlivé zadostucinenie; sudca a
spravca, ktori su skorumpovani... Ale
toto nie je pripad podobenstva o
farizejovi a mytnikovi. Viom su
postavy skor obycCajné, zname
vtedajsim posluchac¢om aj nam:
jeden Zije oddane pre Boha a druhy
je povazovany za zradcu, pretoze
vybera dane pre cudzi narod. Dej sa
teda na prvy pohlad nezda byt nijako
prekvapivy.

Kde vSak nachaddzame prvok, ktory
narusa nase zvyklé schémy, je
perspektiva. JeZiS ndm ponuka
nezvycajny pohlad: robi z nas
svedkov rozhovoru dvoch ludi s
Bohom, dovoluje nam vstupit tam,
kam ma pristup iba samotny Pan a
dotknuta osoba. Za normalnych
okolnosti méZeme posudzovat len
viditelné skutky, nie vSak umysly,
pretoZe tie su pre nas skryté. Preto



mozeme vZdy zachovat dobru
mienku o umysloch druhého, lebo
nam zvycajne zostanu nezname:
»Kym si cudzie umysly vysvetlujes v
zlej viere, nemas pravo vyzadovat
porozumenie pre seba samého“!",

V tomto podobenstve, ktoré Jezis
vytvara, nam vSak umoznuje vidiet
nieco viac — samotnu BoZiu
kompetenciu sudit. Nas pohlad nie je
iba vonkajsi: po¢ujeme modlithu
jedného aj druhého.

Modlitba farizeja je modlitbou
vdakyvzdania. Na prvy pohlad sa
pred Bohom nevychvaluje, ale mu
dakuje, pricom predpoklada, Ze
prave Bozia pomoc mu umoznila
spravat sa tak, ako sa spraval: ,BoZe,
dakujem ti, Ze nie som ako ostatni
ludia“ (Lk 18,11). Ak pripisuje Bohu
zasluhu za to, Ze sa nedopustil
kradezi, nespravodlivosti Ci
cudzolozstva, o ktorych by vedel,
zaroven tym uznava, Ze bez BoZej



pomoci by mohol do vSetkého toho
upadnut. A skutocCne, nie je ako
mytnik — ani v praci, ani v o¢iach
svojich spoluobcanov, ani vo svojom
naboZenskom nasadeni. V tomto
smere dokonca prekracuje to, ¢o sa
od zbozného Izraelitu vyzadovalo:
posti sa dvakrat do tyZdna a odvadza
desiatok zo svojho majetku.

Mytnik, naopak, nema vela dovodov
na vdaku a obmedzuje sa len na utek
k BoZiemu milosrdenstvu: ,BoZe, bud
milostivy mne hrieSnemu“ (Lk 18,13).
Je to akysi suhrn, ktory vyjadruje
skutocné pokanie. Opis jeho
telesnych gest — ,bil sa do prs“ (Lk
18,13) — naznacuje, Ze uprimne lutuje
to, ¢o neurobil dobre.

Nezvycajné ospravedlnenie

Teraz, ked sme boli svedkami oboch
modlitieb, sme v pozicii, aby sme si
utvorili vlastny usudok. No skor, nez
to stihneme, JeZi$ nas predbieha a
odhaluje druhé prekvapenie.



Najprv hovori, Ze mytnik ,,odiSiel
domov ospravedlneny“ (Lk 18,14).
Zda sa nam to spravne a logické.
Spravne, pretoze chceme podporit
Boziu volu: ,,Ci méZem mat zalubu v
smrti hrieSnika? - hovori Pan, Boh - a
¢l nie v tom, aby sa odvratil od
svojich ciest a Zil?“ (Ez 18,23).
Logické, pretoZe nekonecCné BoZie
milosrdenstvo nepotrebuje nic viac
nez uprimné pokanie, aby mohlo
vykonat tento zazrak
ospravedlnenia.

To, o by vSak vtedajSich posluchacov
Sokovalo, je JeZiSovo ,,a nie

tamten“ (Lk 18,14) — teda
jednoznacné tvrdenie, Ze farizej
neodiSiel domov ospravedlneny. Dav
by bol zméteny a zacal by sa pytat:
»,Naozaj sa neberie do uvahy
farizejovo usilie plnit nadmieru svoje
povinnosti vo¢i Bohu? Mame si
mysliet, Ze hriech je to, o spdja s
Bohom? Ved farizej nemoze byt
odpusteny za kradeze, ktorych sa



nedopustil. Co mal teda povedat? V
com spociva problém?“

MozZnu odpoved na tuto otazku
nachadzame v uvode svatého Lukasa
k tomuto podobenstvu: je to pribeh o
ludoch, ktori sa povazuju za
spravodlivych a pohrdaju ostatnymi.
Pohrdat druhymi je oCividne zlé. A k
tomu sa lahko dospeje
prostrednictvom porovnavania.
Zdalo by sa logické, zZe farizej sa citi
nadradeny, ked sa porovnava s
verejnym hrieSnikom. Problém vSak
nespociva v samotnom pocite, ale v
porovnavani ako takom. Farizej
definuje svoj Zivot porovnanim s
yostatnymi ludmi“ a — vyuzijuc
situaciu — s mytnikom, ktory stoji
vedla neho. V tomto procese je
zasadna chyba. Hodnota Iudského
Zivota spociva v tom, aku ma cenu v
BoZich oCiach, a nijaké porovnavanie
na svete sa ani zdaleka nemoéze
rovnat dosahu BoZieho pohladu. V
hibke duse ten, kto sa porovnava, nie



je naozaj Stastny, pretoZe neustale
hodnoti ¢iny druhych a potrebuje,
aby ostatni obdivovali tie jeho.

Ked farizej pohfda mytnikom, ktory
stoji pred nim, zanedbava najvacsie
prikazanie: milovat Boha a bliZneho.
V prvom pripade preto, Ze sa stavia
na BoZie miesto a mysli si, Ze méze
sudit ludi; v druhom preto, Ze
namiesto milosrdného pohladu na
mytnika vidi len jeho hriech.
»MO0Zeme sa pozriet do seba a zistit,
¢l aj my nepovazujeme niekoho za
menejcenného, odvrhnutelného —
hoci len slovami. Modlime sa, aby
sme dostali milost nepokladat sa za
nadradenych, aby sme neverili, Ze
mame vSetko v poriadku, aby sme sa
nestali cynickymi a posme$nymi.“?”

Porovnavanie sluZi ako prostriedok
na upokojenie svedomia — nie preto,
Ze by prindsalo dévody na pokoj, ale
preto, Ze zakryva svetlo, ktoré by
odhalilo, o treba vykupit. ,,Hriech



farizejov nespocival v tom, Ze
nevideli v Kristovi Boha, ale v tom, Ze
sa dobrovolne uzavreli do seba; Ze
nedovolili JeZiSovi, ktory je svetlo,
aby im otvoril o¢i (Porov. Jn 9,39-41).
Takato tvrdosSijnost sa potom
bezprostredne premieta na zivote a
vztahoch s nasSimi bliZnymi. Farizej,
ktory sam seba povaZzuje za svetlo a
ktory nepripusti, aby mu Boh otvoril
oCl, je ten isty, Co sa k svojmu
bliZnemu sprava povysenecky a
nespravodlivo.“™

Takto sa farizej stava neschopnym
pochopit, preco potrebuje BoZie
milosrdenstvo. A to nie je malickost,
pretoze len BoZie milosrdenstvo nas
moZe priviest do ciela — moZe nds
spasit — a nie nasSe vlastné sily.

Otazky, ktoré vyvolava odmietnutie
farizejovej modlitby, su podobné
inym JeZiSovym slovam: ,NepriSiel
som volat spravodlivych, ale
hrie$nikov* (Mt 9,13). Mohol by sa



vSak niekto opytat: ,,A o spravodlivi?
Musi ¢lovek zamerne hladat hriech,
aby ho Jezi$ zavolal?“ Svaty Pavol
tuto otazku ¢iastoéne rozvija: ,,Co
teda povieme? Budeme zotrvavat v
hriechu, aby sa rozhojnila milost?
Vonkoncom nie! Ved sme zomreli
hriechu! Ako by sme v iom eSte
mohli zit?“ (Rim 6,1-2). ISlo by teda o
skreslenie logiky, ktoru Pan zamysla.
Hriech nikdy nie je Ziaduci, ale ,ak
hovorime, Ze nemame hriech,
klameme sami seba a nie je v nas
pravda“ (1Jn 1,8). A rozhodujtce nie
je hriech ako taky, ale moéj konkrétny
hriech. Inymi slovami, bud si
uvedomim svoju biedu, alebo sa
neotvorim BoZiemu milosrdenstvu —
jedinému, ktoré ma médZe zachranit.

Z tohto pohladu mytnikova vyhoda
nespociva v hriechu, ale v tom, Ze
celé jeho okolie mu pripomina, Ze je
hrie$nik. Jeho bieda je oc¢ividna,
verejnd, priznana. Jeho jedinou
oporou zostava: ,,BoZe, bud milostivy



mne hrieSnemu.“ Mytnik nam tak
ukazuje cestu, ktorou sa treba
uberat: ,Konaj ako pokorny ¢lovek,
vedomy si len toho, Ze si hriesnik,
ktory potrebuje zlutovanie. Kym
farizej o ni¢ neprosi, pretoZe si mysli,
Ze ma vsetko, mytnik méZe iba
Zobrat o BoZie milosrdenstvo. A to je
krasne — Zobrat o BozZie
milosrdenstvo. Ked sa postavi pred
Boha s prazdnymi rukami, s
odhalenym srdcom a prizna sa za
hrie$nika, mytnik ukazuje nam
vSetkym podmienku potrebnu na
prijatie Panovho odpustenia.
Nakoniec prave on, takto pohrdany,
sa stava ikonou skuto¢ného
veriaceho.“!

Necakany zaver

A napokon, ked si chceme z tohto
vSetkého vziat poucenie, prichadza
obrat — zaverecné prekvapenie.
Farizej sa pozera na mytnika a
pohrfda nim... a ja si uvedomujem, Ze



pohrdam farizejom za to, Ze on
pohfda mytnikom! S prekvapenim
zistujem, Ze odkaz na tych, ,,Co si
namyslali, Ze su spravodlivi, a
ostatnymi pohrdali“, nie je ur¢eny
len postavam z minulosti, ale ma byt
varovanim pred konkrétnym a
trvalym nebezpecenstvom pre
kazdého, kto sa chce postavit na
BoZiu stranu.

Ten, kto beZne Cita Evanjelium, je v
skutoc¢nosti bliZsie k farizejovi nez k
mytnikovi. Pravdepodobne nie je
zloCincom, nespdsobuje Skandaly,
nevedie necestny Zivot v rozpore s
krestanskym idealom. Preto je velmi
dolezité pripomenut si, Ze JeziS sa s
farizejmi nekonfrontuje preto, Ze by
ich nenavidel, ale preto, Ze ich
miluje. Nekonecna a konkrétna BoZia
laska, zjavena v JeZziSovi Kristovi,
neprisla na zem, aby zo zatrpknutosti
odsudila hriesnikov, ale aby nam
odhalila vy$ku a hibku Lasky, ktoru
nevyhnutne potrebujeme. A niekedy



moZe byt napomenutie u¢innym
prostriedkom, aby sa nam otvorili oci
a aby sme si uvedomili, Ze sme pred
Bohom biedni.

Netreba si mysliet, Ze farizej je zly,
skazeny alebo Ze popiera svoje
slabosti. On ich jednoducho nevidi! A
ked rozjimame nad tymto pribehom,
ktory nam Jezis rozprava, naliehavo
citime potrebu prosit Pana, aby nam
otvoril o¢i pre naSe slabosti. ,Ak Boh
uprednostiiuje pokoru, nie je to
preto, aby nas poniZil; pokora je skor
nevyhnutnou podmienkou, aby nds
mohol znovu pozdvihnut a aby sme
zakusili milosrdenstvo, ktoré napiﬁa
nase prazdnoty. Ak modlitba
pySného neprenikne do BoZieho
srdca, pokora biedneho ho otvara
dokoran. Boh ma jednu slabost —
slabost pre pokornych. Pred
pokornym srdcom otvara Boh svoje
srdce uplne.“"



" Brdzda ¢. 635.

! Franti$ek, Homilia, 27-X-2019.
B fst's Kristom, ¢. 71.

“I Franti$ek, Audiencia 1-VI-2016.

Bl TamtieZ.

Carlos Jédar / Photo: Ben White
(Unsplash)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/


https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-nad-ramec-deja/

sk-sk/article/ako-vo-filme-nad-ramec-
deja/ (08.02.2026)


https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-nad-ramec-deja/
https://opusdei.org/sk-sk/article/ako-vo-filme-nad-ramec-deja/

	Ako vo filme: Nad rámec deja

