
opusdei.org

Послание прелата
(сентябрь 2011)

Прелат говорит в своем
послании об Аврааме, нашем
отце по вере, который
поражает нас своей
верностью, своей близостью
и дружбой с Богом и
ревностной заботой о
ближних.

10.09.2011

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!



Когда я пишу вам эти строки,
память живо рисует перед моим
умственным взором четкий образ
Бенедикта XVI в окружении
неисчислимого количества
юношей и девушек, которые,
откликнувшись на зов преемника
Петрова, приняли участие во
Всемирном дне молодежи. Все мы
своими молитвами внесли свой
вклад в подготовку этого события,
будучи уверенны в том, что
многие из присутствовавших там
так или иначе услышат голос
Господа, призывающего каждого
последовать за Ним. Теперь же,
когда те дни остались позади,
будем продолжать молиться о
том, чтобы во всех нас, кто слушал
слова Святого Отца и размышлял
над ними, созрела твердая
решимость жить более
пламенной и апостольской
христианской жизнью.



В этом месяце я предлагаю вам
сосредоточиться на некоторых
сторонах, которые римский
понтифик выделяет в образе
патриарха Авраама – нашего отца
по вере, как называет его
литургия[1] за его непоколебимую
верность в исполнении заповедей
Господних.

На всем пути своего земного
странствия Авраам изумляет нас
своей способностью внимательно
прислушиваться к божественному
слову. С того момента, как он
покинул свою семью и родину,
оставив там и лжебогов, чтобы
служить Богу живому, вся его
жизнь была глубоко проникнута
преисполненной доверия
самоотдачей Богу, явившему ему
Себя.

Мы должны также стараться
лучше познать Св. Писание,
стремясь расслышать в нем голос



Божий. Об этом несколько
месяцев назад говорил римский
понтифик: «Призываю вас...
познавать глубже Библию,
которая, как я надеюсь, есть в
доме у каждого из вас; мне
хотелось бы, чтобы вы читали ее
и размышляли над ней в своей
молитве и в будние дни, дабы
открыть для себя чудесную
историю отношений между
Богом и человеком: Богом,
отдающим Себя нам, и
человеком, отвечающим и
молящимся Ему».[2]

Наш основатель советовал то же:
каждый день читать отрывок из
Нового Завета, стремясь к тому,
чтобы это чтение было
вдумчивым и созерцательным,
чтобы оно проистекало от первого
лица, и обращаясь при этом к
свету Утешителя. «Изучайте
Священное Писание, молитвенно
размышляйте над каждым



эпизодом из жизни Христа, над
Его уроками. Будьте особенно
внимательны к тем советам и
предостережениям, к которым Он
прибегал, воспитывая и взращивая
будущих Апостолов, Его
посланников от края и до края
земли».[3] Как всем вам хорошо
известно, св. Хосемария переписал
в свою записную книжку
несколько библейских отрывков,
которые он часто перечитывал и
размышлял над ними. Из своего
личного опыта он вынес одно
замечание, которое затем отразил
в «Борозде»: «Я посоветовал тебе
читать Новый Завет несколько
минут каждый день… Нужно это
для того, чтобы Евангелие
воплотилось в твоей жизни,
чтобы ты исполнял его, и
помогал другим его исполнять».
[4]

Но вернемся к истории Авраама.
Вера побуждает его внимательно



вслушиваться в слово Господне и
претворять его в жизнь. Его
близость с Богом углубляется по
мере развития отношений, так
что Св. Писание, вознося ему
хвалу, даже именует его другом
Бога.[5] Иисус называет так же
апостолов: «Я назвал вас друзьями,
потому что сказал вам все, что
слышал от Отца Моего».[6] И те
же слова Он повторяет каждому
из нас – причем не раз, и не два –
на протяжении всего дня.

Друг открывает свое сердце другу,
делится с ним своими заботами,
замыслами и радостями. И в
минуты молитвы становится все
теснее и теснее эта близость с
Богом. История Авраама – пример
для нас. Достаточно вспомнить,
что, когда Господь решил
покарать жителей Содома и
Гоморры за их неисчислимые
грехи, то сначала известил об
этом друга. «Утаю ли Я от



Авраама раба Моего, что хочу
делать! От Авраама точно
произойдет народ великий и
сильный, и благословятся в нем
все народы земли».[7] Святой отец
так комментирует этот отрывок: 
«Здесь Авраам решает
вмешаться своей
заступнической молитвой…
Через него Господь хочет
вернуть человечество к вере,
послушанию, праведности. И
теперь этот друг Божий
открывается на
действительность и на нужды
мира, молится о тех, над кем
нависла неминуемая кара, и
просит о спасении для них».[8]

Этот отрывок производит
неизгладимое впечатление и,
одновременно, вселяет
уверенность в сердце: человек,
глубоко укорененный в своем
положении друга, в определенном
смысле противостоит Богу и берет



на себя роль адвоката, чтобы в
доверительной молитве просить
об обращении грешников. 
«Неужели Ты погубишь праведного
с нечестивым? Может быть, есть
в этом городе пятьдесят
праведников? неужели Ты
погубишь, и не пощадишь места
сего ради пятидесяти праведников
в нем? не может быть, чтобы Ты
поступил так, чтобы Ты погубил
праведного с нечестивым, чтобы
то же было с праведником, что с
нечестивым; не может быть от
Тебя!»[9]

Господь снисходит к просьбе
Авраама. Но патриарх, боясь, что
не найдется в городе и пятидесяти
праведников, в процессе беседы
постепенно снижает их число,
пока Бог не соглашается и на
десять: «Да не прогневается
Владыка, что я скажу еще
однажды: может быть, найдется
там десять? Он (Бог) сказал: не



истреблю ради десяти».[10] И все
же, как всем нам, к сожалению,
известно, из-за жестокосердия
жителей Содом и Гоморра были
уничтожены: не нашлось в них и
такой мизерной горстки
праведников, которые избавили
бы их от наказания.

Как важна молитва друг о друге!
Если оставить в стороне итог этой
истории, она показывает нам
величие божественного
милосердия. Папа поясняет, что 
«своей молитвой Авраам
просит не просто о
ретрибутивной
справедливости, а о
спасительном вмешательстве,
которое ради невинных
освободит от вины и
нечестивых, даруя им
прощение».[11] И сегодня, как
прежде в истории, Господь желает
обращать сердца, внимая
прошениям Своих друзей. Но для



этого необходимо, чтобы каждая и
каждый из нас еще усерднее
молились о том, чтобы души
вернулись к дружбе с Богом и
чтобы мы сами не отдалились от
Него. Как говаривал наш отец,
проблема в том, что «молятся
только немногие, а те, кто
молится, молится мало».

Нужно молиться всегда, и
особенно горячие молитвы
возносить о нуждах Церкви, душ и
всего мира. Будем делать это с
верой, смирением и постоянством,
помня об обетовании Господнем
Давиду, потомку Авраама: «...fui
tecum in omnibus, ubicumque
ambulasti» ‑ «...и был с тобою везде,
куда ни ходил ты».[12] Эти слова
заставляли нашего Отца
волноваться, потому что он видел
в них гарантию того, что Господь
всегда пребывает рядом со Своими
детьми.



Мессианское пророчество, данное
Давиду, продолжается
следующими словами: «Когда же
исполнятся дни твои, и ты
почиешь с отцами твоими, то Я
восставлю после тебя семя твое,
которое произойдет из чресл
твоих, и упрочу царство его... И
будет непоколебим дом твой и
царство твое на веки пред лицем
Моим, и престол твой устоит во
веки».[13] Это обетование стало
реальностью в Иисусе Христе и
продолжает осуществляться в
Церкви. Восемьдесят лет назад св.
Хосемария осознал, что данное
обетование относится и к Делу как
живой части мистического Тела.
Он молился в ту минуту перед
дарохранительницей, и Господь
вложил в его уста эти слова так,
как они читались тогда на
литургии.

Наш основатель описал этот
момент в своих духовных



заметках. «Слова, которые
повторили мои губы, гласили: «…et
fui tecum in omnibus ubicumque
ambulasti, firmans regnum tuum in
æternum» ‑ «…и Я был с тобою
везде, куда ни ходил ты, укрепляя
царство твое на веки». Я напряг
свой ум и стал медленно
повторять эту фразу, чтобы
постичь ее смысл. Это было вчера
вечером, а сегодня, когда я
перечитывал эти слова…, то ясно
осознал, что Иисус Христос дал
мне понять для нашего утешения,
что “Дело Божье будет с Ним
везде, утверждая царствование
Иисуса Христа навеки”».[14]

Задумаемся еще раз над тем, что
мы должны быть с Господом,
отвечая на прикосновения
благодати. Пусть каждый из нас
мало что представляет собой и
мало знает, наш Отец Бог желает
рассчитывать на наше
сотрудничество, равно как и



прочих верных Церкви, чтобы
нести Свое милосердие
человечеству. Он хочет спасти
людей от их грехов – подлинной
причины всех зол, но уважает
свободу Своих творений. Как и в
случае тех городов, за которые
ходатайствовал Авраам,
необходим минимальный ответ со
стороны людей: «чтобы
превратить зло в добро,
ненависть в любовь, месть в
прощение. Поэтому в каждом
городе должны быть
праведники, и Авраам вновь и
вновь повторяет: “Может быть,
найдется там…”».[15] Папа
подчеркивает: «“Там”, внутри
больной действительности –
здесь должен быть корень добра,
который может исцелить и
вернуть жизнь. Эти слова
обращены и к нам: и в наших
городах должен быть корень
добра, мы должны делать все
необходимое для того, чтобы в



них было больше, чем десяток
праведников, потому что только
так смогут жить и выжить наши
города, а мы найдем спасение от
этой внутренней беды –
отсутствия Бога».[16]

Отдаем ли мы себе отчет в том,
что наши доверительные
отношения с Господом очень
важны для исполнения
божественного замысла спасения?
Бог рассчитывает на нашу личную
борьбу, на твою и мою молитву,
ради которой Он ниспошлет
обильные благодати душам. Не
будем опускать рук перед
кажущимся всесилием зла!
Пророк Иеремия от имени Бога
требовал только одного
праведника в Иерусалиме, чтобы
спасти этот город: «Походите по
улицам Иерусалима, и
посмотрите, и разведайте, и
поищите на площадях его, не
найдете ли человека, нет ли



соблюдающего правду, ищущего
истины? Я пощадил бы
Иерусалим».[17] Ситуация
изменилась коренным образом
после воплощения Слова. Теперь
даже отсутствие одного
праведника не может отвратить
от нас милосердие Божье, потому
что этот праведник есть – Иисус,
Победитель греха и смерти,
Который и на небесах сохраняет
воспринятую человеческую
природу и «всегда жив, чтобы
ходатайствовать» за нас.[18]
Поэтому в этом мире всегда
должны быть те, кто непрестанно
возносил бы моления к небесам в
тесном единении со Христом. И
тогда, как говорит Святой Отец, 
«молитва любого человека
найдет ответ, тогда наше
заступничество всегда будет
всецело услышано».[19]

Сколько раз я слышал, как наш
отец восклицал: «Вера, дети мои,



вера!» Ведь все поправимо, если
мы присоединяем свои прошения
к тем прошениям, которые
Христос возносит к Богу Отцу на
св. Мессе, в этой бесконечно
могущественной жертве.
Христиане поступали так всегда,
особенно в самые трудные
периоды своей истории. Перечтем
еще раз один отрывок из Деяний
апостолов, который рассказывает
нам об аресте Петра в Иерусалиме.
[20] Св. Хосемария
останавливается на этом отрывке
в одном из своих размышлений в
1937 г., в разгар религиозных
гонений в Испании. Его слова,
адресованные горстке людей,
окружавших его в одном из его
временных убежищ, сохраняют
свою актуальность и сегодня и
сохранят ее всегда, пережив свой
исторический контекст.

Размышляя над упомянутым
эпизодом из Деяний, наш отец



спрашивает себя: «Что могли
сделать первые христиане, чтобы
защитить своего первого Папу?
Они по большей части были
людьми совсем незначительными
и без связей, а если какие-то связи
и были, то они не могли ими
воспользоваться. Но св. Лука не
преминул нам указать на
поведение тех первых наших
братьев: «oratio autem fiebat sine
intermissione» – «и была молитва
непрестанна» (Деян 12, 5). Они
непрерывно молились. Вся
Церковь, стоя, с поднятыми вверх
руками (молитвенная поза тех
времен) взывала к своему Богу. И
каковы же были результаты?
Ночью в тюрьме, в камере Петра,
появился ангел, разбудил его и
сказал: «surge, velociter» – «встань
скорее…, опояшься и
обуйся» (Деян 12, 7-8). Двери
тюрьмы распахнулись, и князь
апостолов вышел из заключения».
[21]



Как мне хотелось бы, чтобы этот
комментарий нашего основателя
побудил нас к исполненной
упования молитве о Церкви, о
Папе, обо всех душах! Давайте же
в минуты размышлений перед
дарохранительницей говорить с
Господом о наших друзьях,
родственниках и знакомых, прося
для них всего, в чем они
нуждаются. Будем строить наши
апостольские замыслы с Иисусом
иу Иисуса, чтобы они
простирались как можно дальше:
от самых обычных инициатив, на
первый взгляд, совсем
незначительных (все
значительно, когда дело касается
духовного блага души) до
масштабных проектов,
направленных на развитие в
обществе глубоких христианских
убеждений. Будем стремиться
претворять в жизнь совет св.
Хосемарии: «Прежде чем говорить
о Боге с душами, поговорим с



Богом о душах». Просишь ли ты
ежедневно за людей, которых
встречаешь на своем пути?
Стараешься ли искать новых
друзей и оживлять отношения с
теми друзьями, которые уже есть
у тебя? Будем особенно молиться о
визите Папы в Германию 22-25
сентября.

Возвращаясь к первым строкам
этого послания, считаю
необходимым подчеркнуть, сколь
важно препоручать Господу
плоды всех начинаний,
осуществляемых в эти месяцы по
всему миру. Еще раз говорю: будем
особенно молиться о
продолжении апостольской
работы с молодежью после
памятных мадридских дней,
чтобы повсеместно множество
молодых мужчин и женщин
решились следовать за Христом.
Вверим эти наши пожелания
Пресвятой Деве по случаю



различных мариинских
праздников, отмечаемых в
сентябре. И не будем забывать
предстоять вместе с ней пред
крестом Иисуса во время Мессы и
в течение всего дня. Только так
мы сможем действительно
посеять в сердцах жажду святости
и апостольства.

Обратимся также к
заступничеству возлюбленного о.
Альваро, столь верно
продолжавшего дело основателя.
Вы даже не представляете,
сколько важных персон и простых
людей подтверждали в беседе со
мной то, что предсказывал еще
наш отец: «Когда я умру, никакого
землетрясения в Деле не будет».
Спасибо Богу, что так все и было
благодаря полной самоотдаче и
непоколебимому душевному миру
первого преемника св. Хосемарии.



По пути в Африку я приехал во
Францию, чтобы воспользоваться
услугами одной из двух
авиалиний, совершающих
прямые перелеты в Кот-д’Ивуар и
Конго. Во Франции я провел
несколько недель. Как вы сами,
наверное, догадываетесь, в
Париже, столь живо
напоминающем о нашем Отце и
его возлюбленном преемнике, мы
молились в храме Чудесного
медальона, как всегда, ощущая
при этом, благодарение Богу,
духовную поддержку всех вас. И,
опять-таки как всегда, я
почувствовал себя здесь
прекрасно. Кроме того, я провел
несколько недель в Кувреле, в
реколлекционном доме которого
все еще слышатся шаги св.
Хосемарии и его первого
преемника. К их намерениям я
присоединялся в своих молитвах,
прося у Господа благословения для
нашей работы в этом регионе и по



всему миру: ведь нам нужно еще
умножиться на пятьсот, чтобы
ответить на настойчивые просьбы
о помощи, приходящие к нам из
множества новых для нас стран. Я
также искренне благодарил Бога
за встречи с вашими
французскими сестрами и
братьями.

Как раз сейчас мы начинаем свою
деятельность в Шри-Ланке: нет ли
у вас горячего желания помочь,
каждая и каждый на своем месте,
в этом сеянии мира и радости по
всему миру?

Со всей любовью вас
благословляю!

Ваш отец

+ Хавьер

Памплона, 1 сентября 2011 г.



[1] «Римский миссал», I
Евхаристическая молитва.

[2] Бенедикт XVI, речь на общей
аудиенции от 18 мая 2011 г.

[3] св. Хосемария, «Ближние
Господа», п. 172.

[4] св. Хосемария, «Борозда», п. 672.

[5] ср. 2 Пар 20, 7; Ис41, 8; Дан3, 35.

[6] Ин 15, 15.

[7] Быт 18, 17-18.

[8] Бенедикт XVI, речь на общей
аудиенции от 18 мая 2011 г.

[9] Быт 18, 23-25.

[10] там же, 32.

[11] Бенедикт XVI, речь на общей
аудиенции от 18 мая 2011 г.

[12] 2 Цар 7, 9.



[13] там же, 7, 12-16.

[14] св. Хосемария, “Apuntes
íntimos”, п. 273 (8 сентября 1931 г.);
ср. А. Васкес де Прада, “El Fundador
del Opus Dei”, т. I, с. 385-386.

[15] Бенедикт XVI, речь на общей
аудиенции от 18 мая 2011 г.

[16] там же.

[17] Иер 5, 1.

[18] ср. Евр 7, 25.

[19] Бенедикт XVI, речь на общей
аудиенции от 18 мая 2011 г.

[20] ср. Деян 12, 1-19.

[21] св. Хосемария, запись
размышления от 24 июня 1937 г.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru/article/poslanie-prelata-
sentiabr-2011/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-sentiabr-2011/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-sentiabr-2011/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-sentiabr-2011/

	Послание прелата (сентябрь 2011)

