
opusdei.org

Послание прелата
(май 2013 г.)

Вознесение Господне – это
хороший повод чтобы
«задуматься, как конкретно
должна проявляться наша
преданность воле Божьей»,
говорит прелат. Этот и другие
майские праздники стали
центром его очередного
ежемесячного послания.

13.05.2013

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!



Месяц май богат литургическими
праздниками и годовщинами из
истории Дела. Давайте же
стремиться провести его, держа за
руку Приснодеву – нашу Матерь,
которая всегда ведет нас к своему
Сыну и через Него и с Ним к Духу
Святому и к Богу Отцу. Впредь
будем просить нашу Владычицу
всегда быть с нами, испрашивать
для нас обилие благодати, чтобы
мы, подобно Ей, были послушны
Утешителю и тем самым все более
уподоблялись Ее Сыну Иисусу.

За несколько недель, прошедших
с момента избрания Папы
Франциска, мы наблюдали, как во
многих душах просыпается жажда
внутреннего обновления, так как
большое количество людей
публично выразило свое желание
приступить к таинству покаяния.
Будем же благодарить Господа за
эти дары, и пусть каждый из нас
стремится при этом хорошо



использовать их, стараясь помочь
нашим родным, друзьям,
товарищам по работе или по
учебе решиться ежедневно (как
надлежит и нам) во всем вести
последовательную христианскую
жизнь в соответствии с верой,
которую мы исповедуем.

Продолжая размышлять над
статьями «Верую», постараемся
глубже проникнуть в тайну
вознесения Господня.
Действительно, мы верим, что
Иисус Христос, воскреснув, 
«восшел на небеса и сидит одесную
Отца» . [1] Это торжество, которое
мы будем праздновать в четверг, 9
мая, или, если оно переносится, в
воскресенье, 12 мая, должно
побудить каждого из нас
остановиться и вспомнить о той
прекрасной цели, к которой мы
призваны. Но эта истина
напоминает нам также об
историческом факте и о событии



спасения. Как исторический факт
вознесение «знаменует
окончательное вступление
человечества Иисуса в небесное
владение Отца, откуда Он
вернется, но до времени оно
скрывает Его от человеческих
глаз». [2] Сейчас Он
сакраментально присутствует в
Евхаристии, но в Своем
естественном существе находится
только на небесах, откуда придет
в конце времен в полноте славы и
величия, чтобы судить всех.

Наиболее подробно об этом
событии рассказывает св. Лука. В
начале книги Деяний он пишет,
что Господь, «явил Себя живым
(апостолам и другим ученикам) ,
по страдании Своем, со многими
верными доказательствами, в
продолжение сорока дней являясь
им и говоря о Царствии Божием» . 
[3] Евангелист рассказывает
также, что во время одного из



явлений апостолам Господь 
«отверз им ум к уразумению
Писаний. И сказал им: так
написано, и так надлежало
пострадать Христу, и воскреснуть
из мертвых в третий день, и
проповедану быть во имя Его
покаянию и прощению грехов во
всех народах, начиная с
Иерусалима. Вы же свидетели
сему» . [4]

Св. Хосемария часто размышлял
над этими эпизодами на
семейных встречах, в которых
часто принимало участие
множество людей. Однажды,
например, он предложил
слушателям представить себе
Господа после воскресения, когда 
«Он говорил о многом, отвечая
на все, вопросы которые
задавали Его ученики. Мы тоже
поступаем так, потому что и
вы, и я – ученики Господни и
хотим обмениваться



опытом» . [5] А в другом случае
основатель добавил: «Он
разговаривал с ними, как
разговариваем сейчас мы с
вами: так же! Это и есть
созерцание – общение с Богом.
Созерцание и общение с Богом
пробуждает в нас жажду душ,
страстное желание привести
ко Христу отдалившихся от
него» . [6]

Но вернемся к моменту
вознесения, когда Иисус «вывел их
вон из города до Вифании и, подняв
руки Свои, благословил их. И, когда
благословлял их, стал
отдаляться от них и возноситься
на небо» . [7] На одной из
последних аудиенций, размышляя
над этой тайной, Папа Франциск
спросил: «Каков смысл этого
события? Каковы его
последствия для нашей жизни?
Что значит созерцать Иисуса,



восседающего одесную Отца?»
[8]

Господь взошел на небеса как
Глава Церкви, чтобы приготовить
нам место, как обещал. [9] Он
«предшествует нам в славном
Царстве Отца, чтобы мы, члены
Его тела, жили в чаянии некогда
вечно быть с Ним»». [10] Однако,
чтобы войти со Христом во славу,
необходимо следовать по Его
стопам. Папа отмечает, что
восходя в Иерусалим на Свою
последнюю Пасху, на которой Ему
предстояло принести
искупительную жертву, «Иисус
уже видел Свою цель – небеса, но
точно знал, что путь во славу
Отца лежит для Него через
крест, через послушание
божественному замыслу любви
к человечеству... И мы также в
своей христианской жизни ясно
должны отдавать себе отчет в
том, что, дабы войти во славу



Бога, необходимо ежедневно
хранить верность Его воле,
причем даже тогда, когда это
требует жертвы, когда для этого
порой бывает нужно изменить
свои планы» . [11] Не будем
забывать, мои дочери и сыновья,
что нет христианства без креста,
нет настоящей любви без жертвы,
и нам следует стараться
сообразовывать свою
повседневную жизнь с этой
радостной правдой, потому что
именно это значит идти по следам
Учителя, Который есть «путь и
истина и жизнь» . [12]

Поэтому великое торжество
вознесения побуждает нас
задуматься, как конкретно
должна проявляться наша
преданность воле Божьей: без
медлительности, без
привязанности к своему «я», с
полной и ежедневно обновляемой
решимостью искать эту волю,



принять ее и любить всеми
своими силами. « Господь не
скрывает от нас, что
беззаветное повиновение воле
Божией требует
самопожертвования и
преданности, ибо Любовь не
ищет прав и привилегий, но
хочет служить, только
служить. Иисус первый прошел
путь повиновения и любви. Он
был послушным даже до
смерти, и смерти крестной, “
usque ad mortem , mortem autem
crucis ” (Флп 2, 8) . Необходимо
выйти из себя, осложнить себе
жизнь , положить ее во имя
любви к Богу и всем
человеческим душам » . [13]

Священное Писание рассказывает,
что после вознесения апостолы 
«возвратились в Иерусалим с
великою радостью. И пребывали
всегда в храме, прославляя и
благословляя Бога» . [14]



Несколькими днями ранее, когда
Иисус предвозвестил им, что они
лишатся Его осязаемого
присутствия, их охватила печаль. 
[15] Теперь же, напротив, они
переполнены радостью. Как
объяснить такую перемену? Все
дело в том, что еще до зримого
нисшествия Святого Духа они
своими глазами «убедились, что
Иисус, пусть даже невидимый
для них, всегда остается с ними,
не покидает их и во славе Отца
поддерживает и ведет их,
ходатайствуя за них» . [16]

И сегодня мы верой знаем, что
Иисус Христос продолжает
пребывать с нами и в нас
посредством благодати вместе с
Отцом и Святым Духом и в
Священном Писании. Он – наша
опора и сила, старший Брат,
самый близкий Друг, Который
никогда не бросит нас, особенно в
моменты беды или борьбы. « Как



говорит св . Иоанн в своем
первом послании, Иисус – наш
Адвокат: как приятно слышать
это! Когда кого-то вызывают к
судье или втягивают в тяжбу, то
первое, что он делает – это ищет
адвоката, чтобы тот защищал
его. И у нас есть Кто-то, Кто
защищает нас всегда –
защищает от козней дьявола, от
нас самих, от наших грехов! …Не
стоит бояться пойти к Нему и
попросить прощения, попросить
благословения, попросить
милосердия!» [17] Хотим ли мы
жить в присутствии Божьем во
что бы то ни стало? Готовы ли
принимать Его волю? Насколько
пламенно мы призываем Его?

Уверенность в том, что Учитель
сопровождает нас на нашем пути,
является еще одним следствием
самого факта вознесения,
наполняющего нас миром и
радостью. И этими миром и



радостью мы обязательно должны
делиться с другими – со всеми
людьми, которые живут рядом с
нами, а особенно с теми, кто,
возможно, даже того не сознавая,
страдает из-за разлуки с Богом. Св.
Хосемария, говоря об этом
торжестве, подчеркивал: « Перед
нами великое задание. Мы не
можем остаться пассивными,
ибо Христос сказал нам ясно:
трудитесь, пока Я возвращусь
(Лк 19, 13) . Мы не можем
сидеть сложа руки в ожидании
пришествия Христа, Который
вернется владеть Своим
Царством. Распространение
Царства Божия – не
исключительная задача тех
членов Церкви, которые
представляют Христа, ибо
приняли от Него священство. “
Vos autem estis corpus Christi ” , и
вы тело Христово (1 Кор 12, 27) ,
– говорит апостол Павел и дает



нам точный приказ: трудиться
до конца » . [18]

Этот месяц, посвященный во
многих странах Марии, всегда был
для Дела особенным
апостольским временем. Наш
отец советовал нам совершать
паломничества в мариинское
святилище или в какую-нибудь
церковь, посвященную
Приснодеве, причем по
возможности с кем-то из наших
друзей или коллег. Все мы можем
подтвердить, что по возвращении
из такого паломничества к
обыденной жизни, к работе и
домашним заботам мы подходим
к своим обязанностям с неким
новым внутренним зарядом и что
наша Матерь каждый раз вновь и
вновь наставляет нас на путь к Ее
Сыну Иисусу. Мне вспоминается
первое паломничество нашего
отца в мариинское святилище в
1970 г. (в Сонсолес в Авиле: как раз



на завтра приходится очередная
годовщина этого события) и
незабываемая новена к нашей
Владычице Гвадалупской, в
которой он с такой верой молился
о Церкви, о Папе и Opus Dei.
Советую вам в «Майском
паломничестве» этого года всем
сердцем присоединяться к этим
намерениям нашего основателя,
которые он и на небесах хранит в
своем сердце.

Во второй половине месяца, 19
мая, мы будем праздновать
Пятидесятницу, а в следующее
воскресенье – торжество
Пресвятой Троицы. Утешитель –
это Тот, Кто и в апостольскую
эпоху, и всегда в жизни Церкви
укреплял христиан и давал им сил
для повсеместного возвещения
Иисуса. Подумайте о том, что
случилось после смерти
первомученика Стефана. «В те
дни , – лаконично рассказывает



книга Деяний, – произошло
великое гонение на церковь в
Иерусалиме; и все, кроме
апостолов, рассеялись по разным
местам Иудеи и Самарии» . [19] Но
это гонение вместо того, чтобы
остановить рост Церкви, привело
к ее распространению за пределы
Иерусалима. Она укоренилась в
новых местах, среди новых людей,
даже тех, кто не принадлежал к
народу Израиля, в том числе,
например, среди самаритян. То же
происходило и со св. Павлом во
время его апостольских
путешествий.

При размышлении над этими
событиями, о которых нам
напоминают чтения пасхального
времени, у нас вполне логично
должен возникнуть вопрос:
свидетельствую ли я о своей вере
во Христа? Прошу ли Бога, чтобы
Он взрастил во мне эту
богословскую добродетель вместе



с надеждой и любовью, особенно в
этот Год веры? Насколько
решительно я отвергаю
человеческие соображения и
иные препятствия, которые
удерживают меня от
апостольского труда? Внушает ли
мне мужество мысль о том, что
воскресший Иисус сопровождает
меня на всех тропах повседневной
жизни? Как часто я прихожу к
Святому святых, чтобы вымолить
большее благоговение в
отношениях с Ним и с Его
Пресвятой Матерью? Послушаем,
о чем спрашивает Папа Франциск:
«И ты, и я – поклоняемся ли мы
Господу? Обращаемся ли мы к
Богу только за тем, чтобы о чем-
то просить либо благодарить,
или же мы прибегаем к Нему и
для того, чтобы поклониться? …
Поклоняться Господу значит
дать Ему надлежащее место;
поклоняться Господу значить
утверждать, верить – и не только



на словах – в то, что лишь Он
верно направляет нашу жизнь» . 
[20]

В прошлом месяце я ненадолго
ездил в Ливан и, как всегда, желал
с вашей помощью оживить
апостольский труд верных
прелатуры в этой дорогой моему
сердцу стране, находящейся в
самом центре Ближнего Востока.
Чувствуя поддержку всех вас, я
молился к нашей Ливанской
Владычице в святилище в
Хариссе, прося особенно о мире в
этом регионе и во всем мире.
Давайте не переставая молиться к
св. Марии обо всех нуждах Церкви
и общества. Этому учит нас сама
наша Матерь в праздник
Посещения Пресвятой
Богородицей Елисаветы в
последний день месяца: каждое
мгновение поддерживать в себе
готовность служить другим в
различных обстоятельствах



жизни, как Мария служила своей
родственнице Елисавете.

Представьте нашей Владычице
мои намерения: в этой просьбе
нет ни тени эгоизма, потому что,
среди всего прочего, я молюсь о
вашей ежедневной верности,
проникнутой радостью,
стойкостью, жаждой личной
святости и апостольским
рвением. Просите Матерь Церкви
вымолить у Пресвятой Троицы
для всей Церкви и для той 
частички Церкви, которой
является прелатура, множество
священников, всецело преданных
своему служению. Особенно
препоручайте заступничеству
Богородицы новых священников
Дела, которые примут
священническое рукоположение 4
мая. Пусть они будут, как желал
того наш отец, святыми,
знающими, радостными



спортсменами на
сверхъестественном стадионе .

Со всей любовью вас
благословляю

ваш отец

+ Хавьер

Рим, 1 мая 2013 г.

[1] «Римский миссал», Никео-
константинопольский символ
веры.

[2] «Катехизис Католической
Церкви», п. 665.

[3] Деян 1, 3.

[4] Лк 24, 45-48.

[5] Св. Хосемария, запись
семейной встречи от 29 октября
1972 г.



[6] Св. Хосемария, запись
семейной встречи от 3 ноября 1972
г.

[7] Лк 24, 50-51.

[8] Папа Франциск, речь на общей
аудиенции от 17 апреля 2013 г.

[9] Ср. Ин 14, 2-3.

[10] «Катехизис Католической
Церкви», п. 666.

[11] Папа Франциск, речь на
общей аудиенции от 17 апреля
2013 г.

[12] Ин 14, 6.

[13] Св. Хосемария, «Христос
проходит рядом», п. 19.

[14] Лк 24, 52-53.

[15] Ср. Ин16, 6.



[16] Папа Франциск, речь на
общей аудиенции от 17 апреля
2013 г.

[17] Там же.

[18] Св. Хосемария, «Христос
проходит рядом», п. 121.

[19] Деян8, 1b.

[20] Папа Франциск, проповедь в
базилике св. Павла за стенами от
14 апреля 2013 г.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru/article/poslanie-prelata-mai-2013-g/

(02.02.2026)

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-mai-2013-g/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-mai-2013-g/

	Послание прелата (май 2013 г.)

