
opusdei.org

Послание Прелата
(январь 2013)

Иисус Христос – истинный
Бог и истинный человек. Это
тема январского письма
прелата. Оно говорит о
Воплощении Сына Божия в
лоне Богородицы действием
Святого Духа.

14.01.2013

Возлюбленные, да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей. 

Во время этих святых
Рождественских дней мы много



раз приближались к яслям
Вифлеема и созерцали Младенца
Иисуса на руках у Его Матери. Мы
приходили, чтобы поклониться
Ему, движимые желанием
представить Его всему
человечеству. Сегодня, начиная
новый год, мы с волнением
читаем во втором чтении Мессы
слова святого апостола Павла: 
когда пришла полнота времени,
Бог послал Сына Своего, Который
родился от жены, подчинился
закону, чтобы искупить
подзаконных, дабы нам получить
усыновление.[1]

В наших душах возрастает
страстное желание сообщить
всему миру добрую весть, как
выражалсянаш Отецкаждый раз с
приходом этих дней Рождества.
«Мы бы хотели, чтобы к Нему
относились очень хорошо во
всех уголках земли, чтобы во
всем мире Его принимали с



великой любовью. И мы
постараемся заполнить
равнодушное безмолвие тех,
кто не знает и не любит Его,
напевами колядок – известных
песен, которые поют как
взрослые, так и малыши во всех
странах старой христианской
традиции. Обратили ли вы
внимание, что к Младенцу Богу
всегда идут смотреть,
созерцать – подобно пастухам в
ту счастливую ночь: поспешив,
пришли и нашли Марию и
Иосифа и Младенца, лежащего в
яслях (Лк 2,16).[2]

Несколько дней назад в полном
восхищении мы вновь
пережилиэто великое выражение
божественного благоволения. Не
перестанем восхищаться!Мы
созерцаем Младенца, лежащего
в колыбели, ибо Он – наша
Любовь. Мы смотрим на Него,
зная, что тайна сия великая



есть. Мы принимаем ее через
веру, через веру проникаем в ее
содержание.[3]Поэтому нам
стоит подражать не только
примеру пастухов, без
промедления пришедших к яслям,
но и примеру волхвов, которых
вскоре будем вспоминать в
торжество Богоявления. Благодаря
своей смиреной вере, эти мужи
преодолели все трудности,
возникавшие на их долгом пути.
Бог просветил их сердца, дабы в
свете звезды они открыли весть о
рождении Мессии. Они были
послушны, и это повиновение
привело их в Вифлеем. И там,
придя к месту, где остановилось
Пресвятое Семейство, увидели
Младенца с Мариею, Матерью Его,
и, пав, поклонились Ему; и, открыв
сокровища свои, принесли Ему
дары: золото, ладан и смирну.[4]

Так будем же и мы послушны
побуждениям благодати, которая



приходит к нам через Таинства, а
также в личной молитве, когда мы
размышляем над сценами
Евангелия или стараемся
добровольно принимать советы,
полученные в духовном
руководстве, воплощая их в
жизнь. Вполне обоснованы слова
святого Фомы Аквинского:
«Подобно слабому человеческому
разуму, ведомому божественными
наставлениями, любовь
нуждается в бдительном
сопровождении, как бы за руку
среди легко-познаваемых
чувственных вещей, самая первая,
среди которых - Человечность
Иисуса Христа; как говорится в
префации Рождества: «Чтобы в
зримом образе постигая Бога, мы
возрастали для почитания
незримого».[5]

Символ Веры, читаемый во время
Мессы, с простотой открывает
тайну искупительного



Воплощения, исповедуя, что Сын
Божий ради нас, людей, и ради
нашего спасения сошел с небес, и
воплотился от Духа Святого и
Марии Девы, и стал Человеком.[6]
В этих нескольких словах,
которые мы произносим или
воспеваем в глубоком
поклонении, излагается
центральное событие истории,
открывшее нам дверь на Небо. В
этом тексте слышатся отзвуки
трех повествований о
Воплощении, переданных нам
евангелистами. Святой Матфей,
пересказывая возвещение тайны
Иосифу, вкладывает в уста ангела
слова, подтверждающие
высказывание Сын Марии Девы: 
Родит же Сына, и наречешь Ему
имя Иисус, ибо Он спасет людей
Своих от грехов их.[7] Воплощение
и Рождество Иисуса – проявления
бесконечной Божией благости; так
как мы не можем вернуться к Богу
собственными силами из-за греха



– первородного и личного, Он Сам
вышел нам навстречу: Ибо так
Бог полюбил мир, что отдал Сына
Своего Единородного, дабы всякий
верующий в Него не погиб, но имел
жизнь вечную.[8] Я вам напомню
одну мысль нашего Отца, через
которую он призывал нас жить
глубокой и живой верой: Вскоре
потеряет веру тот, кто не
восхищается тайнами
Божиими.[9] Заботимся ли мы с
должной чуткостью о наших
отношениях с Иисусом?
Благодарим ли всемогущество
Бога, требующего нашего
повиновения, и таким образом
испытывающего нашу любовь.

Verbum caro factum est[10]. Слово
Бога не просто приблизилось, как
в Ветхом Завете, чтобы возвещать
нам правду. Оно стало одним из
нас, потомком Адама и Евы,
приняв плоть и кровь
Приснодевы Марии; подобен нам



во всем, кроме греха.[11]Он
пожелал прийти в мир, чтобы
научить нас, что всякий путь на
земле, всякое положение,
профессия и честный труд
могут быть божественными,
[12] и Он настаивает, чтобы мы
свято, с человеческим и
сверхъестественным
совершенством, прошли эти пути.
Как бесконечно и прекрасно 
близок к нам Бог!

Святой Лука, повествуя о
благовещении Девы Марии,
воспроизводит разговор
Архангела Гавриила с Марией,
объясняя замысел Бога: Дух
Святой найдет на Тебя, и сила
Всевышнего осенит Тебя; посему и
рождаемое Святое наречется
Сыном Божиим.[13] На Пресвятой
Марии сошелся любящий взгляд
Трех Божественных Ликов,
выбравших Ее из вечности, чтобы
Она стала истинным хранилищем



завета, грешникам прибежищем,
ведь в Ее пречистом лоне Сын
Божий примет человеческую
плоть. Ее решительный и
немедленный ответ: fiat mihi
secundum verbuum tuum [14] – да
будет Мне по слову Твоему, –
открыл путь этой великой и
утешительной тайне. Каждый
день, читая Ангел Господень,
будем вспоминать об этом
особенно значимом моменте в
истории спасения. С каким
почтением мы произносим эту
молитву? Благодарим ли от всей
души Богородицу за Ее полную
самоотдачу в исполнении
божественного плана? Вдумаемся
в слова святого Хосемарии: 
Пречистая Матерь! Твои слова,
Твое согласие: Fiat! – «Да будет
Мне по слову твоему», – сделали
нас братьями Господу и
наследниками славы Его. Будь
же благословенна![15]



Все сказанное выше и другие
доводы, которые можно было бы
привести, сводится к одному:
Слово стало плотью, чтобы
сделать нас причастниками
Божественного естества (2 Петр
1,4). «Ибо такова причина, по
которой Слово стало плотью и
Сын Божий –Сыном
Человеческим: для того, чтобы
человек, вступив в общение со
Словом и приобрел таким образом
Божественное сыновство, стал
сыном Божиим».[16]

Иисус Христос действительно
является Вторым Ликом
Пресвятой Троицы: Сын
предвечного Отца, Который по-
настоящему принял наше
человеческое естество, не
перестав при этом быть Богом. Это
не означает, что Иисус –частично
Бог и частично человек или же
результат неясного смешения
Божественного и человеческого.



Es perféctus Deus, perféctus homo, –
произносим мы в Symbolum
Quicumqueили Афанасьевском
символе веры. Постараемся
проникнуть в глубину этой
истины, попросим Духа
Утешителя просветить нас, чтобы
принять ее глубоко, ввести в нашу
жизнь и со святым энтузиазмом
передать другим. Не стоит
забывать, что всегда и в любых
обстоятельствах мы должны
проявлять святую гордость от
того, что являемся братьями
Христа, детьми Бога Отца во
Христе.

Давайте поразмышляем над
следующим: «Ибо Праведная вера
заключается в том, что мы
исповедуем нашего Господа
Иисуса Христа Сыном Божиим,
Богом и Человеком. Богом от Сути
Отца, порожденным прежде всех
веков; и Человеком, от естества
матери Своей рожденным в



должное время. Совершенным
Богом и совершенным Человеком,
обладающим разумною Душою и
человеческим Телом. Равным
Отцу по Божественности и
подчиненным Отцу по Своей
человеческой сущности. Который,
хотя и является Богом и
Человеком, при этом является не
двумя, но единым Христом.
Единым не потому, что
человеческая сущность
превратилась в Бога. Полностью
Единым не потому, что сущности
смешались, но по причине
единства Ипостаси».[17]

Не удивительно, что, обдумывая
такую блистательную тайну, наш
разум становится затемненным.
Это подобно тому (аналогия
достаточно бедная), как если кто-
то смотрит на солнце, ему
приходится зажмуривать глаза,
потому что трудно выдерживать
такой яркий свет. Полное



осознание тайны Благовещения
возможно только одним путем, и
именно его рекомендовал наш
Отец: необходимо смирение –
ведь мы не хотим свести
величие Бога к нашим убогим и
произвольным человеческим
понятиям. Мы узнаем, что это
тайна – полный мрак и в то же
время яркий свет, руководящий
всей жизнью человеческой.[18]

В яслях Вифлеема проявляется не
только бесконечная любовь Божия
к Своим творениям, но и
небывалое смирение. Этот
Ребенок, издающий Свой первый
крик, замерзающий,
нуждающийся в теплу Марии и
Иосифа, есть вечный и
всемогущий Бог, Который, не
покинув Неба, сошел на землю,
пожелав остаться без восхваления
Своей Божественности: Он, будучи
образом Божиим, не почитал
хищением быть равным Богу; но



уничижил Себя Самого, приняв
образ раба, сделавшись подобным
человекам и по виду став как
человек.[19] Размышляя об этих
удивительных событиях, реально
произошедших, начинаешь лучше
понимать нашего Отца, так часто
восклицавшего: почему Ты так
сильно любишь меня, Господи?

Христианский парадокс, –
комментирует Папа БенедиктXVI, 
– состоит в отождествлении
Божественной Премудрости, что
значит Вечный Глагол, с
человеком Иисусом из Назарета
и его жизнью. Решением
данного парадокса может быть
разве что слово «Любовь»,
которое в данном случае должно
писаться с большой буквы «Л»,
то есть Любовь, бесконечно
превосходящая человеческие и
исторические измерения.[20]



В необходимости смирения для
получения света Благовещения
нас уверяет также Святое
Писание: в нем говорится о
первых свидетелях божественного
события (кроме Марии и Иосифа)
– о пришедших поклониться
Господу пастухах, что пасли стада
в окружностях Вифлеема, людях
простодушных и не сильно
почитаемых. Бог обратил свой
взгляд на них, так как «что
привлекает прежде всего
благоволение Господа есть
смирение сердца».[21] Сам Иисус
годы спустя, воздавая
благодарение Своему Отцу
Небесному, скажет: «Ты утаил сие
от мудрых и разумных и открыл
младенцам. Ей, Отче! ибо таково
было Твое благоволение».[22]

Волхвы также узнали Мессию,
потому что были просты и щедро
откликнулись на божественный
призыв. Господь призывает всех



людей выходить Ему навстречу,
и стремиться к святости. Он
зовет не только волхвов, людей
мудрых и влиятельных, но
прежде посылает к пастухам
вифлеемским – и даже не звезду,
а одного из ангелов Своих. (Лк 2,
9). Однако все – богатые и
бедные, мудрые и
простодушные – должны
внимать Его голосу со
смирением.[23]

Я всегда вспоминаю, как святой
Хосемария представлял нам сцену
Рождества Господа. Иисус словно
Сам проповедовал с кафедры
яслей, Богомладенец незримо
давал нам уроки, главный из
которых – смирение, чтобы мы
могли научиться преодолевать
наши эгоизм и гордость, созерцая
божественного Ребенка. Мы
восхищаемся, что, избрав Деву
Марию Своей будущей Матерью,
Господь особенно ценил Ее



смирение и покорность, не
случайно в Евангелии приведены
следующие слова Богородицы: «… 
призрел Он на смирение Рабы
Своей, ибо отныне будут
ублажать Меня все роды».[24]

Мы должны просить у Господа
такого же смирения, оно не
исключает стремления достичь
большей эффективности в труде,
которым каждый из нас
занимается, прилагая
всевозможные человеческие
средства для улучшения работы, и
прославить Бога через
повседневные занятия. Напротив,
как говорит Святой Отец: 
необходимо изучать,
углубляться в знаниях, следуя
примеру детей, с простотой и
смирением, как Мария – Престол
Мудрости. Сколько раз мы
испытывали страх приблизиться
к яслям Вифлеема, беспокоясь,
что это помешает нашему



критическому суждению!
Напротив, возле этих яслей
каждый из нас может открыть
истину о Боге и о человеке, о
самом себе. В этом Младенце,
рожденном от Девы,
встретились две правды:
страстное желание вечной
жизни со стороны человека
настолько смягчило сердце Бога,
что Он не постыдился принять
человеческое естество[25].

В этой святой битве за то, чтобы
Бог сиял в нашей работе и
апостольстве, прибегнем к
заступничеству нашего Отца,
особенно 9 января, в годовщину
его рождения и 13-го –годовщину
его крещения, чтобы через его
ходатайство на нас снизошло
больше небесного света. Не
переставайте молиться за Церковь
и Папу, за апостольство Дела в
единении с моими намерениями,



осознавая, что нам необходима
молитва наших братьев христиан.

Слава Богу, Дело растет во всех
регионах, но мы должны
приблизиться к большему
количеству людей, проникнуть в
различные сферы, в новые места:
Иисус призывает нас из
соломенных яслей, Он желает,
чтобы мы сотрудничали с Ним в
осуществлении миссии Церкви,
помогая всем душам встать на
путь спасения. Я видел голод по
Богу у стольких душ, также в моей
последней поездке в Верону в
середине месяца. Как хорошо
пребывать вместе со всеми вами!
– я вас «вижу» в сообщениях,
которые получаю со всех уголков
земли.

Начиная новый год, в это
Торжество божественного
материнства Марии, и празднуя
другие даты, важные в истории



Дела, прошу, прибегая к нашей
Матери, благословения у Господа
для каждого из вас и для ваших
семей, для вашей работы и
апостольских трудов. Со всей
любовью, вас благословляет

Ваш Отец

+ Хавьер

Рим, 1 января 2013.

[1] Римский Мисал, Торжество
Пресвятой Богородицы Марии,
второе чтение Гал 4, 4.

[2] Святой Хосемария, Записки из
размышления, 25.12.1973.

[3] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом №13.

[4] Мф 2,11.

[5] Святой Фома Аквинский,
Сумма Теологии ІІ-ІІ, в. 82, а. 3 и 2.



[6] Римский Мисал, Обряд Мессы/
Месса собственная, Никео-
Константинопольский символ
веры.

[7] Мф 1, 21.

[8] Ин 3, 16.

[9] Святой Хосемария. Записки
медитации, 25.10.1973.

[10] Ин 1, 14.

[11] Евр 4, 15.

[12] Святой Хосемария, Беседы,
№26.

[13] Лк 1, 35.

[14] Лк 1, 38.

[15] Святой Хосемария, Путь №512.

[16] Катехизис Католической
Церкви. № 460. Цитата взята из Св.
Иринея, Против ересей 3, 19, 1.



[17] Symbolum Quicumque30-36

[18] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, №13.

[19] Флп 2, 6-7.

[20] Бенедикт XVI, Проповедь
накануне 17.12.2009.

[21] Иоанн Павел ІІ, дискурс на
общей аудиенции, 06.11.1996.

[22] Мф 11, 25-26.

[23] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, №33.

[24] Лк 1, 48.

[25] Бенедикт XVI, проповедь
накануне 17.12.2009.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-ianvar-2013/


ru/article/poslanie-prelata-ianvar-2013/
(23.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-ianvar-2013/

	Послание Прелата (январь 2013)

