
opusdei.org

Послание прелата
(декабрь 2013 г.)

"В прошлые месяцы я
обращался к истинам веры,
содержащимся в «Верую».
Сейчас я бы хотел
сформулировать для себя и
для вас положения, которые
бы помогли на последующие
месяцы пропитать
добродетелью веры наше
существование".

17.12.2013

Возлюбленные, да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!



Римский Понтифик завершил Год
веры, в течение которого мы с
Божьей помощью старались
укрепиться в этой теологической
добродетели, корне христианской
жизни, усердно прося Господа: 
adáuge nobis fidem[1], – умножить в
нас веру, а вместе с ней любовь и
благочестие. Сегодня, по
прошествии этих месяцев
благодати, получив стимул, мы
постараемся приложить
максимум усилий, чтобы
следовать день ото дня путем,
ведущим к Небу. Прибегнем к
заступничеству Пресвятой
Богородицы, Учительницы веры и
близости с Богом, чтобы Она
помогла нашим намерениям –
пребывать верными Ее Сыну и
Церкви – воплотиться в жизнь.

В документах учительства
Церкви, в том числе недавно
опубликованной энциклике
Lumen fídei, можно выделить два



аспекта, лежащих в основе нашей
веры, – как они представлены в
Новом Завете. Если, с одной
стороны, святой Павел
утверждает: fideseх audítu[2], – вера
исходит от слушания Слова
Божия, читаемого и
принимаемого в Церкви, то
святой Иоанн – с другой – дает нам
понять, что Иисус Христос есть
воплощенный Сын Божий, Свет
истинный, Который просвещает
всякого человека, приходящего в
мир[3], предоставляя людям
возможность познать скрытые
тайны Бога. Свет и слово, слово и
свет – эти два понятия на самом
деле неразделимы и определяют
веру, которую мы исповедуем.
Насущно необходимо вновь
осознать, что свет –
отличительная особенность
веры, ведь когда ее пламя
угасает, то в конце концов
затухают и все прочие огни[4].
Поблагодарим Бога от всего



сердца, дочери мои и сыновья, за
то сияние, которое Дух Святой
через учительство Церкви и
примером жизни святых
постоянно зажигает в нас:
приложим усилия, чтобы принять
Его и позволить Утешителю
управлять нами в повседневной
жизни.

В середине прошлого месяца в
Риме был проведен конгресс
«Святой Хосемария и
теологическое мышление», на
котором было проанализировано,
как проповеди и свидетельства
святых дают людям новый свет,
помогающий укрепиться в вере и,
как следствие, глубже проникнуть
в научное изложение доктрины.
Этот конгресс открыл горизонты
для более широкого
распространения, особенно в
теологической среде, того
сообщения, которое наш Отец
получил от Бога 2 октября 1928



года, с целью передать его другим
христианам, погруженным в
семейные, профессиональные и
социальные занятия, в обычную
жизнь.

В прошлые месяцы я обращался к
истинам веры, содержащимся в
«Верую». Сейчас я бы хотел
сформулировать для себя и для вас
положения, которые бы помогли
на последующие месяцы
пропитать добродетелью веры
наше существование. Давайте
сосредоточимся на том, как
должна проявляться в нашем
повседневном поведении вера,
чтобы она могла осветить наш
разум, укрепить волю и разжечь
сердце, дабы мы воплощали
знание и любовь Бога в нашей
жизни и передавали их всем
душам.

Отправной точкой для нас станет
полная уверенность в том, что в



Церкви мы получаем всю полноту
средств для достижения святости,
которые нам оставил Сам Христос.
Среди них, как читаем в
энциклике Lumen fídei, принятие
таинств, исполнение Божьих и
Церковных заповедей, молитва.

Таинство – это действие Христа,
через которое Его Пресвятая
Человечность, прославленная на
Небесах, вступает в прямую и
непосредственную связь с
душами, чтобы освящать их.
Кроме того, Дух Святой следует
иными, неведомыми нам путями,
через которые привлекает людей
к Богу. Однако Папа
предостерегает, что наша
культура утратила
представление о таком
конкретном присутствии Бога, о
Его действии в мире. Мы
думаем, что Бог находится где-то
по ту сторону, в другом уровне
реальности, вдали от наших



конкретных отношений. Но если
бы это было так, если бы Бог был
неспособен действовать в мире,
то Его любовь не была бы
поистине всемогущей, поистине
реальной, а значит не была бы
настоящей любовью[5].

Вспомним слова святого
Хосемарии, сказанные им еще в
юности: мы должны быть
уверены в том, что Господь –
всегда рядом. Мы живем так,
словно Он – далеко, в небесах,
там, где мерцают звезды. Но
Он – всегда рядом. Ибо Он –
любящий Отец. Все матери
мира не могут так любить
своих детей, как Он любит
каждого из нас – помогая,
вдохновляя, благословляя и …
прощая. Необходимо, чтобы мы
исполнились сознанием того,
что Отец любит нас, что Он –
наш истинный Отец, сущий на



небесах и пребывающий здесь, с
нами[6].

Особым образом мы можем
ощущать любовь и заботу Бога,
когда мы получаем тáинственное
отпущение грехов и принимаем
Евхаристию. Какую уверенность
мы приобретаем в прощении Бога
и близком общении с Ним, какой
мир снисходит в наши души, и мы
становимся способными озарить
этим светом все наше окружение!
Поэтому я никогда не устану
повторять, что каждый раз, когда
мы прибегаем к таинствам, Сам
Дух Святой привлекает нас через
Иисуса Христа к любви Бога Отца.

Давайте перенесем эти
размышления на сражения нашей
собственной внутренней битвы.
Мы можем стать святыми, мы
должны стать святыми, несмотря
на недостатки и падения, потому
что Бог призывает нас как Своих



детей подойти ближе к Его
божественной жизни через
Иисуса Христа и предлагает для
этого все необходимые средства. С
благодатью таинств и молитвы
нам легче исполнять заповеди
божественного закона и быть
верными долгу. Декалог –
собрание не запрещающих
предписаний, а конкретных
указаний, как выйти из пустыни
самодостаточного «я»,
замкнутого на себе, чтобы
вступить в диалог с Богом,
позволить Его милосердию
охватить нас, чтобы нести его
другим[7].

Попросим у Господа, чтобы Он
даровал нам крепкую веру,
оживляющую наши поступки. Вне
всякого сомнения, мы верим в
слово Божие, нас восхищает
размышление над Евангелием, но,
возможно, оно не проникает так
глубоко в наши души, чтобы



преобразить все и каждое из
наших действий. И когда мы
сталкиваемся с сухостью,
трудностями или сопротивлением
в среде, иногда мы начинаем
унывать. Быть может, наша вера
уснула? Возможно, нам стоит
больше рассчитывать на помощь
Утешителя, живущего в душе
посредством благодати? Не
возлагаем ли мы слишком много
надежд на собственные силы?
Поразмышляем над
преображением Апостолов во
время Пятидесятницы и
присоединимся к этому водителю
Господа, Который говорит с нами
через христианские
благочестивые практики,
рекомендованные Церковью во
все времена: молитвенное
размышления и краткие
молитвенные воззвания, а также
устные молитвы – особенно
Розарий, предложение маленьких
жертв, испытание совести,



выполненная добросовестно и в
присутствии Божием работа.

Внутренняя жизнь, – учил наш
Отец, – это не чувство. Когда
мы видим с ясностью, что оно
того стоит, стоит
выкладываться один и другой
день, месяц за месяцем, год за
годом, и всю жизнь, потому
что затем нас ожидает
Любовь на Небесах. Сколько у
нас света! Нужно удерживать
это все, дети души моей.
Нужно построить в нашей
душе некое водохранилище,
которое бы сохраняло всю эту
благодать Божию. И когда
придет темнота, ночь, горечь,
надлежит окунуться в эти
чистые воды Благодати
Господней. Даже если в этот
момент я слеп, я вижу, даже
если сух, я орошаюсь водами,
исходящими из Сердца Иисуса и
ведущими к жизни вечной.



Таким образом, дети мои,
будем упорствовать в битве[8].

Так мы окажемся способными
помочь другим людям, чтобы они
тоже следовали путями веры. На
самом деле вера смотрит не
только на Иисуса, но и с точки
зрения Иисуса, Его очами: вера –
соучастие в Его образе
видения[9]. Иисус умел смотреть
и на каждого отдельного человека,
и на толпы людей. За всех и за
каждого из нас Он сошел в этот
мир, за всех и за каждого
исполняется спасительное дело.
Наша миссия очень конкретна:
привести к Господу тех людей,
которые встречаются на нашем
жизненном пути, начиная с
наших близких. Так поступали
первые христиане, благодаря
которым обратился языческий
мир.



В одной из своих старых
проповедей святой Хосемария
размышлял над примером наших
первых братьев по вере: 
мужчины без образования,
осведомленные о своем
мученичестве и о жестокой
смерти, принимают роль
соискупителей со Христом и
спасителей мира, начинают
низвергать язычество и
наполняют землю
христианской кровью. Очень
скоро их проповеди стала
сопровождать славная казнь,
которой они отмечают
проповедованную веру. Савл – в
прошлом гонитель, которому
трудно было идти против
рожна (Деян 9, 5). Туда шли все,
чтобы своей чистотой
очистить грязное болото от
язычников; завоевать –
небольшими добродетелями,
которые они практиковали:
чистота, скромность,



застенчивость, – склонность к
наслаждению тогдашнего
общества (…). Они вошли в
самое сердце древнего мира.
Что смогут они осуществить
там? Ответ нам подсказывает
история: престолы
императоров свергаются
сегодня и через две тысячи лет.
Петр же продолжает быть
Епископом Рима[10].

Также сегодня призываемые к
Новой евангелизации, мы должны
поддерживать такую же живую
надежду. Non est abbreviáta manus
Dómini[11], вот рука Господня не
сократилась. Сейчас нужны
мужчины и женщины веры –
чтобы возобновить чудеса
Писания. Несколько дней назад
Папа опубликовал апостольское
послание Evangélii gáudium,
связанное с Ассамблеей
последнего Синода Епископов, в
нем говорится о Новой



евангелизации. Я рекомендую вам
прочитать этот текст, несомненно,
он нам предложит новый свет и
вдохновит на исполнение этого
великого задания.

Не могу не напомнить, что
ближайшее 12 декабря – праздник
Пресвятой Девы Марии
Гваделупской, очередная
годовщина божественного
выражения, которое святой
Хосемария услышал в 1931 году, во
времена трудностей в развитии
Дела, в глубине своей души, – это
были слова из Святого Писания: 
Inter médium móntium pertransibunt
aquæ[12], сквозь горы протекут
воды благодати, преодолевая
всякие трудности, все, что
противостоит Царству Божьему в
личном развитии и в жизни
Церкви и человечества. Потому
что сия есть победа, победившая
мир, вера наша[13]. Постараемся
таким образом следовать



вдохновениям нашего Отца,
которые мы открываем в его
словах и письмах – с момента
основания Опус Деи: 
regnareChristumvólumus!Хотим,
чтобы Христос царствовал!

Сегодня начинается время
Адвента, время приготовления к
Рождеству Господню. Нам могут
послужить эти дни, восхищаясь
добротой и милосердием Бога
Отца, Который посылает Своего
Сына в мир, обновлением
желания пребывать всегда
открытыми свету и слову Божиим
– прежде всего во время чтения и
размышления над Святым
Писанием.

Вратами рождественских
праздников станет торжество
Непорочного Зачатия Девы
Марии, которая является
учительницей веры и надежды,
прекрасным примером того, как



можно любить Господа и
ближнего через Бога – с сердцем,
разумом и чувствами, постоянно
погруженными в Господа.
Постараемся приготовиться к
этому торжеству, прибегая с еще
большей сыновьей любовью к
нашей Небесной Матери.

Отведем больше времени в
молитве за Церковь и Папу, за его
помощников, за мои намерения,
за намерения, духовные и
материальные, всех людей нашего
времени, за то, чтобы мы никогда
не были безразличны (благодаря
Богу, я уверен, этого не
произойдет) к материальным и
духовным трудностям, которые
иногда становятся настоящими
трагедиями, поражающими
людей по всему миру.

Во время этого месяца в Деле есть
различные годовщины, например,
основание Римского Колледжа



Пресвятой Марии в 1953 году, –
поблагодарим Господа за них.

Со всей любовью, вас
благословляет

Ваш Отец

+ Хавьер

Рим, 1 декабря 2013.

[1] Лк 17, 5.

[2] Рим 10, 17.

[3] Ин 1, 9.

[4] Папа Франциск, энц. Lumen
fídei, 29.06.2013. № 4.

[5] Там же № 17.

[6] Святой Хосемария, Путь № 267.

[7] Папа Франциск, энц. Lumen
fídei, 29.06.2013. № 46.



[8] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 17-II-1974.

[9] Папа Франциск, энц. Lumen
fídei, 29.06.2013. № 18.

[10] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 26- VII-1937.

[11] Иc 59, 1.

[12] Пс 103 (104), 10.

[13] 1 Ин 5, 4.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru/article/poslanie-prelata-dekabr-2013-

g/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-dekabr-2013-g/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-dekabr-2013-g/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-prelata-dekabr-2013-g/

	Послание прелата (декабрь 2013 г.)

