
opusdei.org

Послание Папы
Франциска на
Великий пост 2019

Великий Пост призывает
христиан к более
интенсивному и
конкретному воплощению
Пасхальной Тайны в личной,
семейной и общественной
жизни, особенно
посредством поста, молитвы
и милостыни.

05.03.2019



Послание Его Святейшества
Папы Франциска на Великий
пост 2019

«Ибо тварь с надеждою ожидает
откровения сынов Божиих» (Рим
8:19)

Дорогие братья и сёстры!

Каждый год посредством Церкви,
Матери нашей, Бог удостаивает
Своих верных «ожидания
Пасхальной Тайны в радости и
чистоте сердца, чтобы, (…)
участвуя в возрождающих
таинствах, они достигали
полноты благодати», уготованной
Его детям (I Префация Великого
Поста). Таким образом, от Пасхи
до Пасхи у нас есть возможность
идти к полноте того спасения,
какое мы уже получили по
великой пасхальной тайне
Христа: «Ибо мы спасены в
надежде» (Рим 8:24). Сия тайна
спасения, действующая в нас ещё



при земной жизни, представляет
собой динамичный процесс,
охватывающий историю и всё
творение. Как утверждает св.
Павел: «тварь с надеждою
ожидает откровения сынов
Божиих» (Рим 8:19). В данной
перспективе я хотел бы
поделиться с вами несколькими
размышлениями, чтобы они
сопровождали нас на пути
обращения в наступающем
Великом Посте.

1. Искупление творения

Празднование Пасхального
Триденствия страстей, смерти и
воскресения Христа, пик
литургического года, всякий раз
приглашает нас испытать
определённый процесс
подготовки в осознании того, что
наше уподобление образу Христа
(см. Рим 8:29) проистекает из



бесценного дара милосердия
Божия.

Если человек живёт как чадо
Божие, как искупленный человек,
позволяющий Святому Духу
руководить собой (см. Рим 8:14) и
знающий, как открыть и
исполнить в жизни закон Божий,
опираясь на тот, что запечатлён в
его собственном сердце и естестве,
то он сам приносит благо всему
творению, сослужа в его
искуплении. Посему, как говорит
св. Павел, именно творение с
надеждою ожидает откровения
сынов Божиих, то есть тех,
которые, пребывая в пасхальной
радости Иисуса, обильно
пользуются её плодами,
призванными привести к полноте
искупления тела человека. Когда
любовь Христова преображает
жизнь святых в их духе, душе и
теле, они славят Бога, а через
молитву, созерцание и искусство



они призывают также и всё
творение славить Бога, как это
прекрасно выражено в «Песни
брату Солнцу», написанной св.
Франциском Ассизским (см.
Laudato si’, 87). Однако, гармония
сего мира, проистекающая из
Искупления, всё дальше
находится под угрозой негативной
силы греха и смерти.

2. Разрушительная сила греха

Действительно, когда мы не
живём как чада Божии, то часто
мы губительно относимся к самим
себе, а также к ближним и другим
творениям, считая (более или
менее осознанно), что имеем
право пользоваться ими по
собственной воле. Тотчас
начинает преобладать отсутствие
умеренности, что ведёт к образу
жизни, нарушающему те
границы, уважать которые
призывает нас наше человеческое



бытие и естество, и стремящемуся
удовлетворить те
неконтролируемые желания,
какие согласно Книге
Премудрости Соломона присущи
людям неправо умствующим,
либо тем, которые не считают
Бога точкой опора для своих
поступков и лишены надежды на
будущее (см. 2:1-11). Если мы по-
прежнему не идём в сторону
Пасхи, к горизонту Воскресения,
то тогда очевидно, что
превозмогает в нас ментальность
под названием «всё и сразу», а
также «хочу ещё больше».

Всем нам известно, что причиной
каждого зла является грех,
который со времён своего
возникновения среди людей
разрушил их связь с Богом, с
другими людьми и с творением, с
которым мы связаны посредством
тела. Прерывание общения с
Богом также нарушило



гармоничную связь людей с
окружающей средой, в которой
они сами зародились, и
превратили сад в пустыню (ср.
Быт 3:17-18). Речь идёт о грехе,
который становится причиной
того, что человек начинает
считать себя богом творения,
чувствует себя его абсолютным
властелином и пользуется им не
так, как желал Создатель, но
преследует свои личные
интересы, причиняя вред
творению и другим людям.

Когда отвергается закон Божий,
закон любви, тогда утверждается
закон преобладания сильного над
слабым. Обитающий в сердце
человека грех (см. Мк 7:20-23) –
проявляющийся в алчности, в
стремлении к неумеренному
благосостоянию, в безразличии по
отношению к благу других, а чаще
всего и по отношению к
собственному благу – приводит к



злоупотреблению творением,
людьми и окружающей средой,
следуя неудовлетворённой
алчности, которая каждое
желание считает правом, и
которая рано или поздно
уничтожит даже того, кто ею
одержим.

3. Исцеляющая сила покаяния и
прощения

Посему творение нуждается в
откровении сынов Божиих,
которые стали «новым
творением»: «Итак, кто во Христе,
тот новая тварь; древнее прошло,
теперь всё новое» (2 Кор 5:17).
Действительно, вместе с их
откровением само творение
может «пережить Пасху»:
открыться новому небу и новой
земле (см. Откр 21:1). Путь к Пасхе
призывает нас к обновлению
нашего христианского обличия и
сердца посредством покаяния,



обращения и прощения, чтобы
жить полнотой благодати
Пасхальной Тайны.

Сие «ожидание с надеждой», сие
чаяние творения исполнится,
когда объявятся сыны Божии, то
есть когда христиане и все люди
решительно примут эту «боль
рождения», которой является
обращение. Вместе с нами всё
творение призвано освободиться
«от рабства тлению в свободу
славы детей Божиих» (Рим 8:21).
Великий Пост является
сакраментальным символом
обращения. Он призывает
христиан к более интенсивному и
конкретному воплощению
Пасхальной Тайны в личной,
семейной и общественной жизни,
особенно посредством поста,
молитвы и милостыни.

Пост означает учиться менять
наше отношение к другим людям



и к творению: отступить от
искушения «поглотить» всё, что
возможно, ради удовлетворения
нашей жадности, и приступить к
терпеливой любви, которая
способна преисполнить пустоту
нашего сердца. Молитва учит нас
отрекаться от идолопоклонства и
эгоистичной самодостаточности,
и признавать то, что мы
нуждаемся в Боге и Его
милосердии. Милостыня означает
отказ от неразумного образа
жизни и накопительства всего и
для себя в иллюзии гарантии
будущего, которое не
принадлежит нам. Таким образом,
мы заново откроем радость от
промысла Божия, объемлющего
всё творение и наши сердца, от
промысла любви Божией, любви к
братьям и всему миру, и в сей
любви мы обретём истинное
счастье.



Дорогие братья и сёстры,
«Великий Пост» Сына Божия
заключался в том, что Он
отправился в пустыню творения,
чтобы заново ввести его в сад
общения с Богом, как это было до
грехопадения (см. Мк 1:12-13, Ис
51:3). Пусть же и наш Великий
Пост станет тем же путём, чтобы
нести надежду Христову
творению, которое «освобождено
будет от рабства тлению в свободу
славы детей Божиих» (Рим 8:21).
Не допустим, чтобы это
благодатное время пролетело
безрезультатно! Просим Бога, да
поможет нам встать на путь
истинного обращения. Оставим
эгоизм и самолюбование, и да
устремимся к Пасхе Иисуса;
подойдём к нашим братьям и
сёстрам, находящимся в трудной
ситуации, разделим с ними наши
духовные и материальные блага.
Таким образом, воплощая в
реалии нашей жизни победу



Христа, мы направим Его
преображающую силу на всё
творение.

Град Ватикан, 4 октября 2018 года

Праздник св. Франциска
Ассизского

Франциск

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru/article/poslanie-ego-sviateishestva-
papy-frantsiska-na-velikii-post-2019/

(04.02.2026)

https://opusdei.org/ru/article/poslanie-ego-sviateishestva-papy-frantsiska-na-velikii-post-2019/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-ego-sviateishestva-papy-frantsiska-na-velikii-post-2019/
https://opusdei.org/ru/article/poslanie-ego-sviateishestva-papy-frantsiska-na-velikii-post-2019/

	Послание Папы Франциска на Великий пост 2019

