
opusdei.org

Письмо Прелата
(август 2009 г.)

Со-работничество
Богородицы в Жертве Христа
– уникально. Именно
поэтому Церковь воздает Ей
честь, называя «Заступницей,
Помощницей,
Благодетельницей и
Посредницей».

11.08.2009

Мехико, 1 августа 2009 г.



Мои дорогие дети, да призрит
Иисус на моих дочерей и сыновей
ради меня!

“Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli”[1] – Мария
вознесена была Богом на Небеса –
в теле и духе: и радуются ангелы.
Все христиане также наполнены
радостью, потому что Дева
пребывает вечно в Божественной
полноте, созерцании и любви
Пресвятой Троицы во Славе
Небесной.

По мере приближения Торжества
Успения Богородицы 15 августа
хотел бы напомнить вам, что этот
праздник обязывает нас вознести
взоры к Небу; не к Небу,
воспринимаемому как некая
абстрактная идея и даже не к
воображаемому Небу,
сотворенному искусством, но к
истинной их реальности – то есть
к Самому Богу. Бог есть Небо. Он –



наше предназначение и место
вечного пребывания, откуда мы
пришли и куда стремимся… Это –
возможность вознестись вместе с
Марией к высотам духа, где мы
дышим чистым эфиром
сверхъестественной жизни и
созерцаем красоту в ее высшей
подлинности.[2] Как часто мы
прибегаем к Богородице, чтобы
вести себя сверхъестественно
всегда и во всем? Просим ли нашу
Матерь, чтобы с ее помощью
созерцательный дух возрастал в
наших сердцах?

Слова Папы Бенедикта, которые я
процитировал, являются
энергичным введением в тайну
веры, которую мы собираемся
пережить вновь. Как писал св.
Хосемария: «Это тайна любви.
Человеческий разум не в силах в
нее проникнуть. И только вера
дает понять, как может тварное
существо возвыситься до такого



достоинства и стать
возлюбленным средоточием всех
милостей Пресвятой Троицы. Мы
знаем, что это божественная
тайна. Но эту истину веры нам
принять легче, чем любую другую
– поскольку она касается нашей
Матери.».[3] Давайте же
обратимся к нашему Отцу,
наслаждающемуся созерцанием
лицом к лицу Бога и
Благословенного Человечества
Иисуса Христа, Богородицы,
ангелов и всех святых, напрямую
прося его обрести для нас
Божественный свет, чтобы мы
могли глубже проникнуть в эту
тайну веры и таким образом
любить Пресвятую Деву еще
больше.

В первую очередь, я предлагаю
вам глубже взглянуть на
ежедневный ответ Богородицы и
во время личных медитаций
сосредоточиться на отрывках из



Св. Писания, говорящих о Ней.
Хотя их немного, эти тексты
содержат то великое (magnalia),
что Дух Святой восхотел открыть
нам о Божьей и нашей Матери:
это великое богатство, которое
должен открыть каждый из нас,
всегда руководствуясь
Учительством Церкви. Я советую
вам также обратиться к
некоторым мариологическим
трактатам и предпринять усилие,
читая их вдумчиво и
внимательно, чтобы глубже
проникнуться тем, что мы
черпаем в Благословенной
Матери Бога, Который велик и
свято имя Его. [4] Песнь
Магнификат, срывающаяся с уст и
сердца Марии по вдохновению
Духа Святого, - для нас лучшая
школа познания, общения,
слушания и подражания нашей
Матери. Это – портрет Марии, ее
истинная икона, в которой мы



можем увидеть ее такой, какая
она есть.[5]

Давайте созерцать особо ее
молитвенную жизнь. Именно так
мы открываем Марию всякий раз,
когда молимся по Святому
Розарию. «Дева с нежным именем
Мария погрузилась в молитву. Ты
же в этом доме будь кем захочешь:
другом, слугой,
любопытствуюшим, соседом…».[6]
Давайте войдем в эту сцену,
упорно, со всей серьезностью
следуя приглашению нашего
Отца. Давайте сделаем все, что в
наших силах, чтобы найти
собственное место,- как мы
ежедневно и размышляем над
этим ключевым событием
истории Спасения, а также во
время Розария и при чтении
молитвы «Ангел Господень». Мы
можем размышлять о Богородице,
постоянно ведущей разговор с
Богом, и находится именно в этом



состоянии, когда Архангел
возвещает ей Божественное
послание. Это же рассуждение
применимо ко второй Светлой
Тайне. Уверенная просьба,
содержащаяся в простых словах
Богородицы в Кане, приводит к
совершению первого чуда
Господня, каким-то образом
подталкивая Его час. Это также
ведет к моменту, в который
первые ученики у Сына получают
дар веры, как коротко отмечает
евангелист: «И ученики Его
поверили в Него».[7]

Об этом нам сообщает св. Иоанн,
любимый ученик Господень. Он
открывает нам, что Богородица,
смотревшая за своим Сыном в
годы Его сокровенной жизни в
Назарете, призвана продолжать
непосредственно со-работать с
Ним в тайне Искупления. Этот
Божественный план заключен в
ответе Христа на просьбу Матери:



«Что Мне и Тебе, Жено? Еще не
пришел час Мой».[8] Наш Господь
имеет в виду Крестную жертву.
Когда этот час наступит, он
пожелает (и человечески, и
сверхъестественно), Чтобы Его
Матерь была с Ним как новая Ева
– для со-работничества в
восстановлении
сверхъестественной жизни душ
человеческих. Св. Иоанн также
обращается к этой теме: «При
Кресте стояли Матерь Его, и сестра
Матери Его, Мария, Клеопова, и
Мария Магдалина. Иисус, увидев
Матерь и ученика, тут стоящего,
которого любил, говорит Матери
Своей: Жено! Се сын Твой. Потом
говорит ученику: се, Матерь твоя!
И с этого времени ученик сей взял
Ее к себе».[9]

Словами Папы я напомнил вам,
что Торжество Успения побуждает
нас вздымать взоры к Небу, месту
нашего последнего назначения, к



которому мы движемся, не
забывая при этом – и это еще один
урок Марии, - что перед тем как
быть взятой в славе душой и
телом Богородица сопутствовала
Христу в Его искупительных
Страстях и Смерти. Новая Ева
последовала за Новым Адамом в
страдании, в Страстях и поэтому
также – и в непреходящей
радости. Христос – первенец, но
Его Воскресшая плоть неотрывна
от земной Матери, Марии. Через
Марию все человечество
воспринимается Богом, равно как
и все творение (…). Так рождаются
новое Небо и новая земля, на
которых не будет больше ни
смерти, ни горестей, ни слез, ни
боли (ср. Откр. 21, 1-4).[10]

Со-работничество Богородицы в
Жертве Христа – уникально.
Именно поэтому Церковь воздает
Ей честь, называя «Заступницей,
Помощницей, Благодетельницей



и Посредницей», и таким образом
«ничто не убавляется и ничто не
прибавляется к достоинству
Христа как единственного
Посредника».[11] Это невероятно
близкое со-работничество в деле
Искупления также поясняет титул
Дева Евхаристии, данный Марии
Иоанном Павлом II в последней
энциклике. Благословенная
Евхаристия есть присутствие в
Таинстве жертвы Креста, потому
что свершенное на Голгофе
становится действительным во
время Святой Мессы. И мы не
можем упустить из вида, что там
Господь явил Марии новое
материнство. «Слова Иисуса»,-
говорит Иоанн Павел, - «обретают
наиболее подлинный смысл в
контексте Его Спасительной
миссии. Сказанные в момент
искупительной жертвы они
проявляют собой
исключительный смысл. И
действительно после обращения



Иисуса к Матери евангелист
добавляет важную фразу: «Иисус,
зная, что все свершилось…» (Ин.
19, 28). Как будто так он хочет
подчеркнуть, что Христос
завершил жертву именно тем, что
поручил Мать Иоанну, а через
него всем людям, чьей Матерью
Она становится в деле Спасения».
[12]

В каждой Святой Мессе Господь
тáинственно присутствует на
алтаре в бескровном
предложении Крестной Жертвы.
«В этом неисчерпаемом Таинстве,
- писал наш Отец, - как сквозь
вуаль, можно различить
пречистый Лик Марии: дочери
Бога-Отца, Матери Бога-Сына,
Невеста Бога-Духа Святого.[13]
Это твердое убеждение Церкви,
выраженное в одной из молитв,
рекомендованных священникам
для лучшей подготовки к
совершению Святой Жертвы: 



Мать милосердия и любви,
благословенная Дева Мария, (…) я
обращаюсь к тебе с доверием и
любовью. Ты была со своим
Сыном, когда, умирая, Он висел на
Кресте. Стань и подле меня,
несчастного грешника, и подле
каждого верного, кто во всей
Церкви участвует сегодня в
Божественной жертве».[14]
Обращаешься ли и ты к Ней – как
Ее сын или дочь – каждый день
перед совершением Мессы или
участием в ней?

Наша Благословенная Владычица
на всем пути от Вифлеема до
Голгофы являла Сына ученикам –
и мужчинам, и женщинам, -
приводя их ко Христу. Если, как
повествует Евангелие, Иоанн,
Мария Магдалина, Саломея и
другие женщины выстояли у
Креста Иисуса и затем стали
свидетелями Его Воскресения, то
это потому, что они не покинули



Марию в эти часы; они «взяли Ее в
дом свой» - во все пространство
духовных странствий – с того
непередаваемого момента, когда
Христос поручил их Матери на
Голгофе.

Мои дочери и сыновья! Та, Кто
целиком принадлежит Богу, Дева
Евхаристии и Учительница
молитвы, хочет, чтобы мы
говорили с Ней; чтобы просили Ее
научиться любить Христа всем
сердцем, всей душой, чтобы
отвечать Ему полной верностью в
любое время и при любых
обстоятельствах. Великая тайна
любви явлена нам в Торжество
Успения Богородицы: Христос
победил смерть всемогуществом
любви. Только любовь всемогуща.
Эта любовь заставила Христа
умереть за нас и так победить
смерть. Именно так! Только
любовь открывает доступ в
Царство Жизни. И Мария вошла в



него вслед за Сыном,
соединившись с Его Славой после
того, как соединилась с Его
Страстями. Она вошла туда,
полная неудержимой силы,
оставляя путь открытым для
каждого из нас. И поэтому мы
сегодня взываем к Ней как ко
«Вратам Небесным», «Царице
Ангелов», «Прибежищу
грешников».[15]

Давайте же сосредоточимся и
насладимся литанией и другими
богородичными молитвами –
«Радуйся, Мария», Salve, Святым
Розарием, равно как теми
надеждами, которые подает
сыновняя привязанность, - с
любовно-внимательным
почтением и набожностью детей,
потому что Мария, Дева
непорочная, искупила
грехопадение Евы и раздавила
своей чистой ступней голову
погубителя-змия.[16]



Соединившись с великим
почитателем Богородицы, каким
был и навсегда остается наш Отец,
давайте предадимся еще
большему восхищению тем, как 
Отец, Сын и Дух Святой венчают
Ее как полноправную Царицу
Вселенной.

И с преданностью рабов
склоняются перед Ней ангелы..., и
патриархи, и пророки, и
апостолы..., и мученики, и
исповедники, и девственницы, и все
святые.., и все грешники, и ты, и я.
[17] Мы – так же ли поступаем?

У св. Хосемарии была привычка
подписывать семейные письма и
документы Мариано. Давайте
пойдем в школу Мариано, и,
подражая нашему Отцу в
почитании Марии, уподобимся
малым детям, знающим, что им
необходима материнская забота в
каждый миг.



Более того, Богородица была
Матерью Opus Dei с момента его
основания, и Дело развивалось
под Ее Покровом. Она шла
впереди нас, сопровождала,
следовала за нами – и в жизни
семьи, и на нашем личном пути. В
августе мы вспоминаем
некоторые из этих событий:
Посвящение Дела Сладчайшему
Сердцу Марии в Лорето 15 августа
1951 г., которое мы возобновляем
каждый год; приглашение
отдаться Божественному
Милосердию через Марию, 
Престол Славы, сделанное 23
августа 1971 г. И множество иных
случаев заступничества Царицы
Неба и земли, которые здесь
невозможно перечислить.

В настоящее время я нахожусь в
Мексике, куда я приехал, чтобы
принять участие в освящении
церкви, посвященной св.
Хосемарии в г. Мехико. Вместе со



всеми вами я благодарю Бога,
потому что это событие дало мне
возможность молиться перед
Богородицей Гваделупской в
Вилле, следуя по стопам Отца в
1970 г. Некоторые из намерений,
наполнявших сердце Отца тогда,
до сих пор актуальны; другие уже
исполнены, благодаря
предстательству Марии. Хочу
подчеркнуть, что я приехал от
имени всех вас – и тех, кто уже в
Деле, и тех, кто войдет в него с
течением времени, чтобы
молиться за Церковь, Папу и его
сотрудников, за епископов и
священников во всем мире
(особенно в этот Год Священства),
за Дело Божье и всех христиан; за
то, чтобы мы каждый день заново
влюблялись во Христа. В моей
памяти отчетливо сохранилось
видение, которое так потрясло
Отца и о котором он рассказал
нам сразу же в августе 1970 г. Мы
видели, как он настойчиво был



побуждаем Господом действовать
как молитвенник. Бог запечатлел
в его душе слова взывай, не
переставая! (clama, necesses!).[18]
И я хотел бы, чтобы мы все
вкладывади их во все, что мы
делаем.

Сопровождайте меня в молитвах,
особенно 15 августа во время
возобновления посвящения
Сладчайшему Сердцу Марии. И
давайте вновь глубже
сосредоточимся на совете св.
Хосемарии: adeamus cum fiducia ad
thronum gloriae, ut misericordiam
consequamur (Евр. 4, 16). Думайте
об этом постоянно. Я бы сказал,
что это – желание Господне:
чтобы наш внутренний мир
пребывал в рамках тех слов,
которые я процитировал. Иногда
вы будете слышать их в
сокровенности своей души, когда
вы меньше всего этого ожидаете.



Adeamus cum fiducia: идите,
повторяю, с уверенностью к
сладчайшему сердцу Марии, нашей
Матери и Матери Иисуса. И с Ней,
Посредницей всех Благодатей,
идите к Святейшему и
Милосерднейшему Сердцу Иисуса
Христа. Также – с уверенностью,
предлагая Ему вознаграждения за
столь многие оскорбления.
Любите Его всегда – когда вы
работаете, молитесь,
отдыхаете; и даже тогда, когда
делаемое кажется неважным,-
когда вы расслаблены,
рассказываете случаи из жизни,
занимаетесь спортом…Одним
словом – в течение всей вашей
жизни. Дайте всему
сверхъестественное основание в
тесном общении с Богом.[19]

[1] Римский Миссал, Успение
Пресвятой Девы Марии,
Евангельское возглашение.



[2] Бенедикт XVI, Проповедь на
Торжество Успения, 15 августа
2008 г.

[3] Св. Хосемария, Христос
проходит рядом, № 172.

[4] Лк. 1, 49.

[5] Бенедикт XVI, Проповедь на
Торжество Успения, 15 августа
2005 г.

[6] Св. Хосемария, Пресвятой
Розарий, Радостные Тайны,
Благовещение.

[7] Ин. 2, 11.

[8] Ин. 2, 4.

[9] Ин. 19, 25-27.

[10] Бенедикт XVI, Проповедь на
Торжество Успения, 15 Августа
2005 г.



[11] Второй Ватиканский Собор,
Догматическая Конституция ,
Lumen Gentium, № 62.

[12] Иоанн Павел II, Общая
аудиенция 23 апреля 1997 г.

[13] Св. Хосемария, «La Virgen del
Pilar», опубликовано в El libro de
Aragon, Cарагоса, 1976.

[14] Римский Миссал, Молитвы
перед Мессой.

[15] Бенедикт XVI, Проповедь на
Торжество Успения 15 августа 2008
г.

[16] Св. Хосемария, Святой
Розарий, Славные Тайны,
Увенчание Девы Марии небесной
славой.

[17] Там же.

[18] Ис. 58, 1.



[19] Св. Хосемария, Заметки,
сделанные во время встречи 9
сентября 1971 г.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru/article/pismo-prelata-avgust-2009-g/

(31.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/pismo-prelata-avgust-2009-g/
https://opusdei.org/ru/article/pismo-prelata-avgust-2009-g/

	Письмо Прелата (август 2009 г.)

