
opusdei.org

Нечто великое, что
зовется Любовью
(V): когда играет
музыка

Призвание к Опус Деи – это
призыв «расшифровать»
собственные ноты, чтобы
играть божественную
музыку, у которой столько же
вариаций, сколько на свете
существует людей.

18.09.2020

Когда Иисус говорил о Царствии
Божием, Он знал, что это нечто



совершенно не похожее на то, что
могли бы представить те, кто
слушал Его – совершенно не
похожее даже на то, что могли бы
себе представить мы сегодня.
Поэтому, вместо того, чтобы
давать определение, Иисус
использовал притчи: истории и
образы, которые приглашают нас
глубже погрузиться в эту тайну.
Например, когда Он сравнивает
Царствие Божие с горчичным
зерном, «которое, когда сеется в
землю, есть меньше всех семян на
земле; а когда посеяно, всходит и
становится больше всех злаков, и
пускает большие ветви, так что
под тенью его могут укрываться
птицы небесные»(Мк 4:31-31). Это
маленькое зернышко, которое
исчезает под землей и бывает
забыто, но никогда не перестает
расти, в то время как мир
продолжает жить своей обычной
жизнью. Оно растет даже ночью,
когда никто не заботится о нем и



не обращает на него никакого
внимания.

В октябре 1928 года Бог призвал
Св. Хосемарию найти в своей душе
семя, которое только Он мог
поместить туда: маленькое
зернышко, предназначенное для
того, чтобы прорасти в огромном
поле Церкви. Заметка, сделанная
несколько месяцев спустя,
описывает «ДНК» этого семени:
«Простые христиане. Тесто
поднимается. Наше – значит
обычное, естественное. Средства:
повседневная работа. Все святые!
Молчаливая самоотдача» [1]. С
того дня, когда Бог вручил ему
миссию заботиться об этом
семечке, единственным делом для
Святого Хосемарии стало увидеть,
как это станет реальностью. И то,
что тогда было лишь обещанием,
надеждой, сегодня стало
зеленеющим деревом, дающим



тень для многих душ и прекрасное
благоухание для многих жизней.

Желание быть святым – это
нормально

Папа Франциск говорит нам:
«каждый святой – это послание,
которое Святой Дух берет из
богатств Иисуса Христа и дарит
Его народу». Святой Хосемария
получил послание, которое он
воплотил в своей жизни. Он сам
стал посланием, и его жизнь и его
слова стали вызовом для многих
людей: «Да не будет жизнь твоя
бесплодной и бесполезной! –
Оставь свой знак. – Озари все
вокруг светом твоей веры и твоей
любви… Зажги земные пути
Христовым пламенем, которое ты
носишь в сердце своем». [3]

Он нес в себе это пламя, и это
быстро понял первый
рукоположенный священник Опус
Деи− Хосе Луис Мускис. Когда он



впервые беседовал со Святым
Хосемарией, он услышал кое-что,
чего, возможно, никогда не
слышал раньше: возможность
быть апостолом в своей работе.
Святой Хосемария тут же добавил:
«Единственная настоящая любовь
- это Любовь Божья; все остальные
– маленькие любови». Эти слова
глубоко потрясли Хосе: «Было
видно, что это идет из глубины его
души, души, пребывающей в
любви с Богом. Все мои
беспокойные мысли тут же
рассеялись».[4]

На Мессе благодарения в честь
беатификации этой влюбленной в
Бога души, Кардинал Ратцингер
сказал с присущими ему
простотой и глубиной: «Значение
слова «святой» с течением
времени претерпело опасные
изменения, что ощущается и
сегодня. Это заставляет нас думать
о святых, чьи статуи и картины



мы видим у алтарей, как о людях
чудесных и героических
добродетелей, из чего следует, что
святость – удел немногих
избранных, в числе которых нас
нет. И мы оставляем святость для
небольшого неизвестного числа
людей, а сами довольствуемся тем,
что остаемся такими, как есть».

«Среди этого духовного
бездействия раздался
пробуждающий призыв
Хосемарии Эскрива, который
прокричал: «Нет! Святость – это не
что-то экстраординарное, а
вполне обычное; это нечто
нормальное для каждого
крещеного человека. Святость –
это не вид героизма, который
сложно повторить; более того, она
имеет тысячи разных форм и
может стать реальностью везде, в
любом деле. Это нечто
нормальное»[ 5].



Таким образом, желание быть
святым естественно для
христианина. Святой Хосемария,
еще будучи молодым
священником, написал: «Святые
не были какими-то уродами, их
жития – не истории болезни,
которые должны исследовать
врачи-агностики. Они были, они
остаются нормальными людьми,
из той же плоти, что и ты. – И они
победили». [6] Призвание к Опус
Деи подразумевает осознание
«нормальности» святости,
желание стать «переводчиком»
этого послания, этой музыки.
«Нотная грамота» для этого
послания уже существует: жизнь
и учение Святого Хосемарии;
провозглашение всеобщего
призыва к святости II
Ватиканского Собора [7]; в учении
последних Пап, которые делали
акцент на этой мысли [8], но,
главное, это сами Евангелия. Но
эта музыка должна быть слышна



на каждом углу по всему миру, в
бесконечном количестве
вариаций; это еще должно стать
реальностью в отдельных жизнях
множества христиан.

Жизнь в тесном общении с Ним

Вдохновляя Опус Деи, Господь
задумал в Своей Церкви тропу,
духовно «спроектированную»
таким образом, чтобы пройти по
ней можно было в любых
условиях повседневной жизни,
чтобы она могла стать частью
ежедневной работы и обычной
жизни самых разных людей.
«Иногда кажется, что там, у
горизонта, встречаются небо и
земля. Запомни, что на самом
деле они встречаются в сердце
сына Божия, в твоем сердце» [9].
Поэтому, хотя призвание к Опус
Деи и побуждает человека искать
лучший мир, оно не призывает
подняться над обычными делами



или начать делать больше, чем
человек уже делает. Оно
побуждает делать все немного
иным способом, оставаясь в
присутствии Бога во всех своих
делах, стремясь все разделить с
Ним. «Дети мои, наше призвание –
идти за Христом. И идти так
близко, чтобы мы жили с Ним, как
жили первые Двенадцать, так
близко, чтобы мы отождествляли
себя с Ним, жили Его Жизнью,
пока не придет такой момент
(если мы не остановимся), что
вслед за Апостолом Павлом мы
скажем: «Уже не я живу, но живет
во мне Христос»». [10]

Один из первых супернумерариев
вспоминает о своем удивлении,
когда Основатель Дела сказал ему:
«Бог призывает тебя идти путем
созерцания». Для женатого
человека с детьми, который
должен был много работать,
чтобы содержать семью, это было



«настоящим открытием».
[11]Другому человеку святой
Хосемария посоветовал:
«Разговаривай с нашим Господом;
скажи Ему: «Я устал, Господи. Я на
пределе своих сил. Господи, все
пошло не так. Как бы Ты это
сделал?»[12] Это и есть созерцание
в сердце мира: смотреть на
реальный мир с любовью, не
отрывая взгляда от Бога, находясь
в непрерывном диалоге с Ним.
Святой Хосемария выразил этот
прекрасный призыв одной
сильной фразой: «чем глубже
погружены мы в мир, тем полнее
должны мы принадлежать Богу!»
[13]. И эта близость, эти глубокие
дружеские отношения с Ним дают
начало двум особенностям,
которые, хотя и не являются
эксклюзивными в плане
призвания к Делу, имеют очень
важное значение для
Божественного призыва идти по
этому пути: это призвание быть



апостолами, стремящимися нести
Христа всюду; а также миссия
изменить мир и примирить его с
Богом через свою работу.

Однако прежде чем мы
рассмотрим эти особенности,
возникает естественный вопрос.
Если, как проповедовал на
протяжении всей своей жизни
святой Хосемария, и как недавно
напомнил нам Папа, к святости
призваны все; если наш Господь
дал всем христианам полномочия
распространять Евангелие, то что
же тогда особенного в призвании
Опус Деи в качестве ответа на
призыв найти Бога, находясь в
гуще мира?

Это очень легко объяснить, если
мы будем помнить, что
различные призвания, которые
можно найти в христианской
жизни, это условия, способы и
пути жизни и реализации



призвания, полученного при
крещении. Как раз «призвание к
Опус Деи «подхватывает, одобряет,
направляет» самоотдачу или
посвящение себя Господу и другим
людям, чего и требует
христианское призвание;
единственный «дополнительный»
элемент, это именно сам «путь» –
это призвание и было
реализовано через образование
особого института Церкви (Opus
Dei), который имеет особую
духовность и особые средства
формации и апостольства» [14], и
который специализируется в
служении Богу и людям через
работу и обычную повседневную
жизнь. Или это можно выразить
иначе: те, кто открывает и
принимает призвание к Опус Деи,
решают отдать свою жизнь для
других (что и является сутью
христианской жизни), идя своим
особым путем за руку с Богом и
при поддержке большой семьи. И



поэтому они готовы делать все со
своей стороны, чтобы дать
возможность этой харизме
подпитывать духовную жизнь,
просвещать разум и развивать их
личность, чтобы они
действительно смогли найти Бога
в своей жизни и поделиться этим
прекрасным открытием с
другими.

Божественное откровение,
полученное 2 октября 1928 года, и
другие, следовавшие за ним,
показали Святому Хосемарии, что
он должен посвятить свою жизнь
тому, чтобы помочь обычным
христианам – мужчинам и
женщинам, живущим в миру,
занимающимся разнообразной
деятельностью, - осознать, что все
призваны к святости и
апостольству. И сделать это с
помощью организации Opus Dei,
состоящей из обычных христиан,
которые ответили на



Божественный призыв сделать это
своим идеалом,
свидетельствовать собственной
жизнью об этой чудесной
возможности, с помощью
благодати воплощая ее в жизнь,
несмотря на свои ограничения.

Все, у кого большое сердце

На пути из Вифании в Иерусалим
Иисус проголодался. Он ищет что-
то из пищи и останавливается у
смоковницы.[Мф 21:18] «Он
подходит к смоковнице –
подходит к тебе и ко мне с
жаждой спасения душ
человеческих. "Sitio!", жажду! [Ин
19, 28.] – вскричал Он с креста. Он
жаждет нас, нашей любви, наших
душ. Он жаждет новых овец для
своего стада. Мы должны
привести их к Нему, чтобы всем
вместе идти вслед за Ним по Пути
Крестному, который есть путь



Бессмертия и Небесной славы»
[15].

Призвание к Делу подразумевает
сильное «заражение» этим
голодом и жаждой Бога. Когда
Святой Хосемария боролся за
первую резиденцию для Дела,
некоторые люди советовали ему
не торопиться. Находясь на
духовных упражнениях, он
записал: «Спешка. Это не спешка.
Это Иисус подгоняет нас». [16]Его,
как и Святого Павла, торопила
любовь Христа. (ср 2 Кор 5:14). С
такой же спокойной
настойчивостью Бог желает,
чтобы мы взывали к сердцу
каждого мужчины и каждой
женщины: «Проснись, наконец, и
пойми, что ты любим!» Но делать
это следует естественно и просто,
любя других и позволяя им
любить себя, помогая и служа
окружающим, передавая свои
знания и учась у других, разделяя



с ними дела, трудности, проблемы
и тревоги, создавая узы дружбы.
Находясь на работе, отдыхе, в
магазине – где угодно, мы можем
быть закваской, солью, светом для
мира.

Бог не призывает к Делу
супергероев. Он призывает
обычных людей, людей с
большим, благородным сердцем, в
котором найдется место для
каждого. В одном из документов
первых лет Святой Хосемария
описал тех, кто может услышать
Божий призыв к Делу: «В Деле нет
места для эгоистичных,
трусливых, бестактных,
пессимистичных, теплохладных,
безрассудных, ленивых,
неуверенных, поверхностных. Но
там найдется место для больных,
любимцев Господа, а также для
всех, у кого большое сердце, даже
если их слабости очень велики»
[18]. Те, кто чувствует, что Бог



призывает их в Опус Деи, могут
быть людьми с недостатками и
различными ограничениями; но у
них должны быть высокие
идеалы, сильное желание любить
и воспламенять других Божьей
любовью.

Любить мир так, как любит его
Бог

«Ибо так возлюбил Бог мир, что
отдал Сын Своего Единородного,
дабы каждый верующий в Него не
погиб, но имел жизнь
вечную» (Ин 3:16). Бог любит мир,
который Он сотворил с таким
«вдохновением». Поэтому мир –
не помеха для святости, а, скорее,
ее «родной дом». Суть послания
Опус Деи можно выразить таким
утверждением: мы можем быть
святыми не вопрекижизни в миру,
а принимая его достоинства,
будучи глубоко погруженными в
него. Потому что мир, это



поразительное сочетание величия
и убожества, любви и ненависти,
злобы и прощения, войны и мира,
«с надеждой ожидает откровения
сынов Божиих» (Рим. 8:19).

Когда речь идет о
взаимоотношениях человечества
и мира, в Книге Бытия
используются два глагола:
«хранить» и «возделывать» (Быт
2:15). Первый глагол несет и
смысл исполнения заповедей, и
указывает нам на нашу
ответственность за мир, на тот
факт, что мы не можем
использовать его, как нам
заблагорассудится. Второй же
глагол, «возделывать», имеет два
значения: «работать» (обычно с
землей), но также может
переводиться как «воздавать
почитание» (в англ. переводе
Библии используется слово
«cultivate», которое переводится
как «возделывать (землю)» и



также как «отправлять культ»,
«почитать»). Через свою работу
мы не только самореализуемся, но
и прославляем Бога, потому что
любим мир так, как любит его Он.
Поэтому освящение работы
означает, в конечном счете,
стремление сделать мир
прекраснее, создавая в нем
подходящее место для Бога.

Он Сам пожелал, чтобы мир,
который изначально вышел из
Его рук Творца хорошим,
возделывался и сохранялся
руками человека, Его творения. На
протяжении веков годы,
проведенные нашим Господом в
мастерской в Назарете,
рассматривались как полные
неизвестности, скрытые от глаз.
Но в свете духа Дела они
становятся «наполненными
ярким светом, освещающим наши
дни и наполняющим их смыслом»
[19]. Поэтому святой Хосемария



призывал своих сыновей и
дочерей часто размышлять над
этими скрытыми от нас годами
работы, которые напоминают нам
о «скрытом и безмолвном» росте
пшеничного зерна. Так рос Иисус
– позже он даже сравнит Сам Себя
с пшеничным зерном ( см.
Ин12:24), - в мастерской Иосифа и
Марии, в мастерской, которая
одновременно служила им домом.

Простая жизнь Святого Семейства
напоминает нам, что работа,
которая в глазах мира может
казаться маленькой и неважной, в
глазах Бога имеет безмерную
ценность, потому что любовь и
забота, вложенные в нее,
обязательно принесут плод.
Поэтому «освящение работы не
означает делать нечто святое во
время работы, а именно сделать
святой саму работу.» [20] Так,
«работа, по-человечески хорошо
сделанная, становится «целебным



бальзамом» для человеческих
глаз, так что они смогут увидеть
Бога в любых обстоятельствах и
проявлениях жизни. Более того,
это происходит прямо в наше
время, когда материализм
стремится превратить работу в
грязь, ослепляющую людей и
отвращающую их от поиска Бога».
[21]

Чтобы принести плод, зерно
должно скрыться в земле,
исчезнуть. Именно так видел
свою собственную жизнь Святой
Хосемария: «моя роль –
спрятаться, исчезнуть, чтобы
виден был только свет Христа»
[22]. И Бог хочет, чтобы так же
видели свою жизнь мужчины и
женщины, которых Он призывает
к Делу. Мы должны быть похожи
на первых христиан: нормальных,
обычных людей, которые делали
что-то не для того, чтобы снискать
славу, но чтобы принести другим



свет Бога. Люди, которые, прежде
всего, «жили в единстве со
Христом и рассказали о Нем
другим… сеятели мира и радости,
мира и радости, которые принес
нам Иисус» [23].

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru/article/nechto-velikoe-chto-zovetsia-

liuboviu-kogda-igraet-muzyka/
(11.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/nechto-velikoe-chto-zovetsia-liuboviu-kogda-igraet-muzyka/
https://opusdei.org/ru/article/nechto-velikoe-chto-zovetsia-liuboviu-kogda-igraet-muzyka/
https://opusdei.org/ru/article/nechto-velikoe-chto-zovetsia-liuboviu-kogda-igraet-muzyka/

	Нечто великое, что зовется Любовью (V): когда играет музыка

