
opusdei.org

Христианское
Призвание

Проповедь Святого
Хосемарии об Адвенте.

07.12.2012

ХРИСТИАНСКОЕ ПРИЗВАНИЕ*

1 Начинается новый церковный
год, и антифон сегодняшней
Литургии напоминает нам о том,
что в основе христианской жизни
каждого из нас лежит призвание,
полученное от Бога. “Viastuas,
Domine, demonstramihi,
etsemitastuasedoceme”, укажи мне,



Господи, пути Твои, и научи меня
стезям Твоим[1]. Укажи нам,
Господи, следы Твои, чтобы мы
могли следовать за Тобой,
достигая полноты Твоих
заповедей, полноты любви[2].

Размышляя о решении, которое
вы однажды приняли, о твердом
намерении всегда и во всем
следовать требованиям веры, вы,
как и я, должно быть, благодарите
Господа всем сердцем своим, ибо
осознаете без ложной скромности,
что в этом решении нет вашей
личной заслуги. Обычно мы
учимся обращаться к Господу в
детстве, глядя на своих родителей-
христиан. Затем учителя, коллеги,
знакомые разными способами
помогают нам не потерять Христа.

Впрочем, я не хочу обобщать:
открой свое сердце Господу и
расскажи Ему свою историю. Быть
может, однажды хороший друг,



обычный христианин, такой же,
как и ты, раскрыл перед тобой
панораму веры, глубокую и новую
– но в то же время и старую, как
Евангелие. Он заронил в тебе
мысль следовать за Христом
неотступно, серьезно, становясь
апостолом апостолов. Быть может,
на время ты лишился душевного
покоя – до тех пор, пока ты не
решился ответить на этот призыв
Иисуса. Ты следовал за Ним
добровольно, потому что ты так
хотел – это и есть самый
сверхъестественный мотив
любого христианского поступка.
Покой вернулся в твою душу и
превратился в душевный мир.
Пришла радость – глубокая и
постоянная, и покидает она тебя
лишь тогда, когда ты от Него
удаляешься.

Я не люблю говорить о людях
избранных, особенных. Но если
нас избирает Христос, то именно



избранность должна быть темой
наших раздумий. Апостол Павел
пишет:
“elegitnosinipsoantemundiconstitutionem
utessemussancti”, Он избрал нас в
Нем прежде создания мира, чтобы
мы были святы[3]. Мы избраны –
но наша избранность не
наполняет нас гордыней, не
возбуждает чувства
превосходства. Напротив: именно
в ней мы обретаем смирение.
Слышал ли кто-нибудь из вас о
памятнике кисточкам великого
живописца? Ведь кисти – это всего
лишь орудие, посредством
которого создается гениальное
полотно. Вся заслуга принадлежит
художнику. И мы, христиане, –
только кисти, инструменты в
руках Создателя мира и Спасителя
всего человечества.

Апостолы – обычные люди



2 Меня всегда волновал эпизод из
Евангелия о призвании первых
двенадцати. Поразмыслим же о
нем неторопливо, прося этих
святых свидетелей Господа
помочь нам следовать за Христом
так же, как последовали они.

Эти первые апостолы, которых я
глубоко почитаю и люблю, были –
по нашим, человеческим
критериям, – не особенно-то
важными птицами. Их
социальное положение не
назовешь высоким. Пожалуй,
только Матфей зарабатывал на
жизнь с избытком – но и он
оставил все, когда попросил его об
этом Иисус. Все же прочие
промышляли по ночам рыбной
ловлей, чтобы прокормиться.

Но низкое положение в обществе
не имеет значения... Эти бедные
рыбаки были необразованны и не
очень умны: они не понимали



сверхъестественных истин. Даже
самые простые сравнения и
примеры казались им
непонятными и туманными.
Снова и снова обращались они за
помощью: “Domine,
edisserenobisparabolam”, Господи!
изъясни нам притчу[4]. Когда
Иисус говорит им о закваске
фарисейской, они думают: это Он
упрекает нас за то, что мы забыли
купить хлеба[5].

Бедны, невежественны... Да к тому
же не всегда прямодушны, не
всегда искренни. Зато всегда
честолюбивы и часто спорят о
том, кто из них будет почитаться
бóльшим, когда Христос
восстановит на земле царство
Израилево... Впрочем, царство это
они понимают по-своему... Спорят
и во время Тайной Вечери, в тот
самый момент, когда Иисус
готовится принести Себя в жертву



для спасения всего
человечества[6].

И веры в них мало. Сам Христос об
этом свидетельствует[7]. Они
видели, как Он воскрешает
мертвых, исцеляет всевозможные
болезни и немощи, умножает
хлебы, успокаивает бури и
изгоняет бесов. Они это видели –
но только блаженный Петр,
избранный главой апостолов,
сумел без раздумий ответить на
вопрос Учителя: Ты Христос, Сын
Бога Живого[8]. Впрочем, верует
он на свой лад – и вот уже
прекословит Христу, готовому
принести Себя в жертву ради
спасения душ человеческих.
Иисус вынужден прервать его
словами: Отойди от Меня,
сатана! ты Мне соблазн; потому
что думаешь не о том, что
Божие, но что человеческое[9].
Святой Иоанн Златоуст поясняет: 
Петр рассуждал слишком по-



человечески и пришел к выводу,
что все это: Страсти и Смерть
Иисуса – недостойно Его и дурно.
Но Иисус исправляет его и
говорит: нет, страдание Меня
достойно; а ты так судишь, ибо
рассуждаешь по-человечески, по
плоти[10].

Итак, они – маловеры. Но, быть
может, сердца их пылают
любовью к Учителю? Кажется, они
и в самом деле Его любили. Во
всяком случае – на словах. Порой
они отдавались высоким и
благородным порывам: Пойдем и
мы умрем с Ним[11]. Но в час
испытания бежали все – кроме
Иоанна, который любил Его
воистину. Только этот отрок,
младший из апостолов, остался у
Креста. Остальные не знали той
любви, которая сильнее
смерти[12].



Такими были ученики, которых
избрал Господь. Такими Он их
призвал. Такими они оставались –
вплоть до того дня, в который,
исполненные Духа Святого, они
стали столпами Церкви[13].
Обычные люди, со своими
недостатками и слабостями. Они
сильнее в речах, чем в делах. И
все же Христос их избрал – чтобы
сделать ловцами человеков[14],
соспасителями Ему и
управителями благодати Божией.

3 С нами случилось то же самое. И
в семейном кругу, и среди друзей
и коллег мы могли бы без труда
найти людей, более, чем мы,
достойных призвания Божия. Они
– скромнее, благороднее и
великодушнее. Они – умнее,
солиднее и влиятельнее нас. И
таких, как они, в мире –
множество.



Когда я об этом думаю, мне
становится стыдно. И в то же
время я понимаю, что наша
человеческая логика не в
состоянии объяснить чудо
благодати. Бог часто отыскивает и
берет в Свои руки не самые
лучшие инструменты, чтобы
стало ясно, что это дело Его, а не
наше. Апостол Павел вспоминает
с дрожью день своего призвания: 
А после всех явился и мне, как
некоему извергу. Ибо я
наименьший из Апостолов, и
недостоин называться
Апостолом, потому что гнал
церковь Божию[15]. Так и пишет
Савл Тарсянин – с присущими ему
прямотой и силой.

Это призвание, как я уже
упоминал, получено нами не
оттого, что мы его заслужили.
Ведь мы так ясно осознаем свои
недостатки, свое убожество... Мы
знаем, что вера, светоч наших



душ, и любовь, нас ведущая, и
надежда, нас поддерживающая, –
это безвозмездные дары Божии.
Поэтому, если смирение не
возрастает в нас с каждым днем –
значит, мы забыли напоминание
апостола Павла: Господь избрал
нас, “ut essemus sancti”, чтобы мы
были святы. Цель Божьего
избрания – личная святость. Мы
не должны терять ее из виду.

Только через смирение мы можем
постичь это чудо божественного
призыва. Христос Своей рукой
собирает нас с пшеничного поля.
Он сжимает зерна в Своей
пронзенной руке, и после
разбрасывает их – чтобы они,
орошенные Его кровью, умерев,
стали жизнью и, уйдя в землю,
проросли полновесными
золотыми колосьями.

Настал час пробуждения



4 Апостольское послание, которое
мы читали во время Литургии,
напоминает нам о том, что
Христос ждет от Своих апостолов –
от нас! – готовности, ревности и
усердия. Наступил уже час
пробудиться нам от сна. Ибо ныне
ближе к нам спасение, нежели
когда мы уверовали. Ночь прошла,
а день приблизился: итак
отвергнем дела тьмы и
облечемся в оружия света[16].

Не без основания, вы скажете, что
это совсем не просто. Враги
человека, враги его святости
силятся поставить препоны этой
новой жизни, этому облечению в
жизнь Христову. Я не нашел
лучшего перечня препятствий на
пути христианской преданности,
чем слова апостола Иоанна:
“concupiscentiacarnis,
concupiscentiaoculorumetsuperbiavitae”,
все, что в мире: похоть плоти,



похоть очей и гордость
житейская...[17].

5 Похоть плоти – это не только
беспорядочные порывы наших
чувств, не только сексуальное
влечение, которое, конечно,
должно контролироваться, но
само по себе не является чем-то
нечистым, поскольку его можно и
должно освящать. Поэтому я
никогда не говорю о порочности.
Я говорю о чистоте – ибо о ней
говорит и Христос, обращаясь ко
всем людям: Блаженны чистые
сердцем; ибо они Бога узрят[18].
Призванные Богом проявляют
добродетель чистоты по-разному.
Одни – пребывая в браке. Другие –
отказываясь от земной любви,
чтобы отдать себя всецело любви
Божией. Ни первые, ни вторые не
являются рабами чувственности,
ибо сами властвуют над своим
телом и своим сердцем. А значит –



вольны самоотверженно вручать
их другим.

Обычно я говорю не о чистоте, но
о святой чистоте. Христианская
святая чистота – это не горделивое
чувство собственной
незапятнанности, но ясное
сознание того, что ноги у нас из
глины[19] – и лишь благодать
Божия избавляет нас от соблазнов
дьявола. Я считаю искажением
христианского учения упорство
тех, кто желает писать и
проповедовать только на эту тему.
Ведь они забывают о других
качествах, не менее важных не
только для христиан, но и для тех,
кто хочет жить в согласии и мире.

И впрямь – святая чистота не
единственная и даже не главная
христианская добродетель. Тем не
менее, она необходима для
повседневного освящения нашей
жизни. Без нее невозможно и



апостольское служение. Чистота –
это не отрицание, но ликующее
утверждение. Не унылый отказ от
того, что мы любим, но результат
любви, с которой мы вручили
Господу свои тела и души,
способности и чувства.

Я говорил, что похоть плоти не
сводится к чувственности. В
самом деле, она несет в себе также
любовь к удобствам, поиск легких
путей в жизни. Она идет на
всевозможные компромиссы и не
боится нарушать Закон Божий.

Поступать так – значит целиком
поддаться закону греха, от
которого предостерегает нас
апостол Павел: Итак я нахожу
закон, что, когда хочу делать
доброе, прилежит мне злое. Ибо
по внутреннему человеку нахожу
удовольствие в законе Божием; но
в членах моих вижу иной закон,
противоборствующий закону ума



моего и делающий меня
пленником закона греховного,
находящегося в членах моих.
Infelix ego homo! Бедный я человек!
кто избавит меня от сего тела
смерти?[20] И тут же – ответ
апостола: Благодать Бога моего
Иисусом Христом, Господом
нашим[21]. Мы можем и должны
бороться с похотью плоти, ибо
Господь безотказно дарует нам
Свою благодать – если мы
смиренны.

6 Другой враг, о котором говорит
апостол Иоанн, – это похоть очей,
ценящая лишь то, чего может
коснуться. Похоть очей,
устремленных к земному и
закрытых для небесного.
Беспорядочная любовь к земным
богатствам. Беспорядочное
поведение тех, кто смотрит на
людей и события нашей жизни,
нашей эпохи с исключительно
человеческой точки зрения.



Глаза души ослепляются. Разум
объявляет себя суверенным и
способным понять все без помощи
Божией. Это – тонкое искушение
ума, данного Богом человеку,
чтобы тот мог познать и
полюбить Его добровольно.
Забывая об этом, гордый ум
ощущает себя центром всего
сущего. Он снова поддается
искушению дьявола: Вы будете,
как боги[22] – и в результате,
переполненный себялюбием,
поворачивается к любви Божией
спиной.

Когда мы так поступаем наше
бытие предается целиком в руки
третьего врага – “superbia vitae”, 
гордости житейской. И дело здесь
не в мелочном самолюбии, не в
преходящих тщеславных
помыслах. Нет, гордость
житейская – это самодовольство,
что полностью овладевает душой
человека. Гордыня – худшее из



зол, источник всех падений. Мы
неустанно должны бороться с ней.
Не зря говорят, что наша гордыня
умирает лишь через день после
нашей смерти. Она – высокомерие
и надменность фарисейские,
мешающие действию благодати
Божией. Она – снисходительность,
людей презирающая, людьми
пренебрегающая. Ибо, где
гордость, там и обида и
посрамление[23].

Милосердие Божие

7 Сегодня начинается Адвент* – и
это время прекрасно подходит для
размышлений о том ущербе, что
наносится душе, когда она
обуреваема легкомыслием и
чувственностью. О безумии
разума, который противится Богу.
О высокомерной
самонадеянности, которая делает
невозможными любовь к
ближнему и любовь к Богу. Все это



– препятствия на пути к святости.
Поэтому сегодня за Литургией мы
молимся о милосердии Божием: К
Тебе, Господи, возношу душу мою.
Боже мой! на Тебя уповаю, да не
постыжусь, да не
восторжествуют надо мною
враги мои[24]. И в антифоне во
время приношения даров
повторяем: На Тебя уповаю, да не
постыжусь вовек!

Сейчас, когда приближается миг
нашего спасения, так
утешительно звучат слова
апостола: Когда же явилась
благодать и человеколюбие
Спасителя нашего, Бога, Он спас
нас не по делам праведности,
которые бы мы сотворили, а по
Своей милости[25].

Священное Писание постоянно
говорит нам о милости Божией:
ею полна земля[26], она нисходит
“super omnem carnem”, на всякую



плоть[27]. Уповающего на Господа
окружает милость[28]. Она
предваряет нас[29],
драгоценная[30] и великая[31].
Господь печется о нас как
вселюбящий Отец, Он вспоминает
нас по милости Своей[32], которая 
блага[33] и благовременна... во
время скорби, как дождевые
облака во время засухи[34].

В Нагорной проповеди Иисус
одной фразой выражает всю
историю милости Божией: 
Блаженны милостивые; ибо они
помилованы будут[35]. И в другом
месте наставляет учеников Своих: 
Итак будьте милосерды, как и
Отец ваш милосерд[36]. В наших
сердцах глубоко запечатлены
уроки милосердия, преподанные
Иисусом: Его притчи о блудном
сыне, о заблудившейся овце, о
милосердном заимодавце. Его
поведение в эпизоде с грешницей,
взятой в прелюбодеянии, и в



истории о воскрешении сына
вдовы Наинской[37]. Конечно,
чудо воскрешения Христос мог
совершить и из чувства
справедливости: ведь умер
единственный сын бедной вдовы,
смысл всей ее жизни, ее опора в
старости... И все же не чувство
справедливости, но милосердие
побуждает Его к действию, ибо Он
сжалился, видя скорбь
человеческую.

Как обнадеживает душу
сострадание Господне! Итак,
когда он возопиет ко Мне, Я
услышу; ибо Я милосерд[38]. Это –
и призыв, и обещание, которое Он
исполняет всегда. Посему да
приступаем с дерзновением к
престолу благодати, чтобы
получить милость и обрести
благодать для благовременной
помощи[39]. Враги нашего
освящения бессильны, ибо
милость Божия предваряет нас. И



если мы, по своей вине, падаем
грехом, то Господь спасает и
поднимает нас. Ты научился
избегать небрежности, удалять
от себя высокомерие, обретать
благочестие, не быть рабом
земного, не предпочитать
преходящее вечному. Но поскольку
человеческая природа не может
ходить уверенно в этом
скользком мире, добрый Врач дал
тебе средство против
заблуждения, и милосердный
Судия не лишил тебя надежды на
прощение грехов[40].

Ответ человека на любовь
Божию

8 Милость Божия создает
питательную среду для роста
христианина. Она помогает нам
прилагать усилия, дабы вести себя
как сын Божий. Каковы же
главные средства для
утверждения и укрепления



нашего божественного
призвания? Назову лишь два из
них: это духовная жизнь и
познание христианского учения
т.е. глубокое познание нашей
веры.

Во-первых – духовная жизнь.
Многие ли знают, что это такое?
Когда люди слышат о духовной
жизни, они представляют себе то
прохладный полумрак храма, то
строгую атмосферу каких-то
церковных ризниц... Более
четверти века я повторяю, что это
совсем, совсем не то! Говоря о
духовной жизни, я имею в виду
обыкновенных христиан, которые
в труде и во время отдыха, дома и
на улице беспрерывно
обращаются к Богу. А ты – разве ты
не чувствуешь потребности
постоянно взывать к Иисусу? Ведь
непрерывная молитва становится
твоим обóжением. В сущности, это
и есть христианская вера. Святой



Климент Александрийский писал,
что становится Богом человек,
желающий того же, чего желает
Бог[41].

Поначалу это совсем непросто. Мы
стараемся, обращаясь к Господу,
благодарить Его за действенное
отцовское о нас попечение.
Постепенно мы начинаем
ощущать любовь Божию как
царапину в душе, хоть дело здесь
совсем не в наших чувствах и
ощущениях. Христос следует за
нами как влюбленный: Се, стою у
двери и стучу[42]. А ты – не
чувстуешь ли порой, в течение
дня, желание беседовать с Ним о
своих делах и событиях своей
жизни? Не говоришь ли ты Ему
тогда: “Я Тебе расскажу об этом
потом – когда буду наедине с
Тобой, в молитве”?

Молитва – это время, специально
предназначенное для беседы с



Господом и размышлений. В ней
изливается сердце и укрепляется
воля. В ней, благодатью Божией,
человеческая реальность
наполняется духовным
содержанием. В ней ты обретаешь
богатые плоды: ясные и
конкретные решения
исправиться, обратиться ко всем
людям с чуткостью, отдать себя
без остатка, как хороший
состязатель, в этой христианской
борьбе за мир и любовь.

Со временем твоя молитва уже не
прекращается ни на минуту, как
биение сердца, как пульс. Без
этого постоянного
богоприсутствия невозможна
жизнь созерцательная. А без нее
ты вряд ли сможешь работать за
Христа – ибо если Господь не
созиждет дома, напрасно
трудятся строящие его[43].
Самопожертвование – соль
нашей жизни



9 На своем пути к святости
обычный христианин не
отрекается от мира, ибо мир – это
место его встречи со Христом. Он
не избирает путь
монашествующего, посему ему не
нужна особая одежда или какие-
либо иные внешние знаки
отличия. Знаки его внутренние:
постоянное присутствие Бога и
неустанное самопожертвование.
На самом деле все это – молитва,
ибо самопожертвование есть не
что иное, как молитва плоти и
чувств.

Христианское призвание – это
призыв к покаянию, искуплению
и умерщвлению плоти. Нам
предстоит искупить свои грехи –
сколько бы мы ни отворачивали
свое лицо от Лика Божьего! – а
также грехи всего человечества.
Христианин движется вперед по
следам Христовым: Всегда носим в
теле мертвость Господа Иисуса,



Его самоотречение, Его скорбь на
Кресте, чтобы и жизнь Иисусова
открылась в теле нашем[44]. Наш
путь – самопожертвование.
Только на этом пути мы обретаем
“gaudium cum pace”, покой и
радость.

Поэтому не стоит смотреть на мир
глазами, полными печали. Читая
жития, мы нередко замечаем, что
биографы святых – разумеется,
неумышленно! – причиняют
ущерб учению Христову, заостряя
внимание на необычных
явлениях в жизни этих верных
рабов Божиих. Мы видим, что они
не похожи на нас, порой уже с
колыбели. В некоторых житиях
говорится, что святой во
младенчестве никогда не плакал и
в духе самопожертвования по
пятницам грудь не сосал... Мы же
с тобой появились на свет, как Бог
велит – заходясь от плача. И
жадно сосали материнскую грудь,



нимало не заботясь о Великом
Посте...

Лишь постепенно, с помощью
Божией, мы осознали, что жизнь –
не череда часов и дней, похожих
друг на друга, но “spatium verae
poenitentiae” – время, данное нам
для истинного покаяния и
самосовершенствования.
Умерщвляя плоть, христианин
готовится к приятию благодати и
побуждений Святого Духа. И
вместе с благодатью Божией,
повторю, придут мир и радость,
терпение и настойчивость на
христианском пути[45].

Умерщвление плоти – соль нашей
жизни. И лучшее умерщвление
плоти – это борьба с ее
вожделениями, похотью очей и
гордостью житейской.
Самопожертвование проявляется
во всем, вплоть до мелочей и
малых дел, наполняющих наши



дни. Мы выбираем себе
умерщвления, которые не
умерщвляют других и делают нас
более чуткими, более
внимательными ко всем людям.
Если ты обидчив, если ты
думаешь только о себе и
унижаешь других, если не умеешь
отказаться от лишнего, а порой и
от необходимого, если горюешь,
когда жизнь идет не так, как тебе
хотелось бы, – то уверяю тебя, что
ты не понял истинного смысла
христианского умерщвления. Но
ты все понял правильно, если
стремишься стать всем для всех,
чтобы спасти всех[46].

Вера и разум

10 Жизнь в покаянии и молитве, в
сознании того, что Бог усыновил
нас во Христе, – вот основа
благочестия детей Божиих.
Благочестие – добродетель детей.
Но ребенок полностью предается



Отцу, лишь ощутив и признав
свою беспомощность. Молясь, я
часто думал о необходимости
быть как дети, как младенцы...
Верящие, что духовное
младенчество – это признак
робости или неопытности в делах
житейских – неправы. Все совсем
наоборот: для достижения его
нужна железная воля, сильный
характер и зрелость, закаленная в
кузнице жизни.

Мы благочестивы как дети, а не
как невежды. Каждому человеку
следует серьезно, по мере сил
изучать богословие, то есть
доктрину Христа, изложенную в
научной форме. В жизни
христианина должны найти себе
место и благочестие детей, и
познания богословов.

Устремление к богословскому
познанию мира – выверенному и
строгому, – проистекает из



страстного желания познать Бога
и любить Его. Из страстного
стремления души постичь самую
суть мира – творения Божия.
Находятся люди, стремящиеся с
завидным постоянством
воскресить старый миф о
несовместимости веры и науки,
человеческого разума с
божественным Откровением. Но
это проистекает из
поверхностного понимания
проблемы. Видимость,
выдаваемая за действительность.

Если мир вышел из рук Божиих,
если Господь сотворил человека
по образу и подобию Своему[47] и
одарил его сознание искрой
Своего света, то человек должен
стремиться к постижению
разумом божественного смысла
естественной реальности, и верой
– сверхъестественного значения
всего земного. Мы не должны
бояться науки, ибо любое



исследование – подлинно научное
исследование, – непременно
приводит к истине. То есть – ко
Христу, сказавшему: “Ego sum
veritas”, Я есмь истина[48].

Подлинный христианин должен
стремиться к знаниям. Все может
и должно вести к Богу: как
мастерство ремесленника, так и
отвлеченные научные
дисциплины. Ведь нет честного
труда, который нельзя освящать и
в котором нельзя освящаться. Нет
труда, через который невозможно
было бы освящение окружающих
нас людей. Свет христианской
жизни должен светить не на дне
долины, но на вершине горы –
чтобы люди видели ваши добрые
дела и прославляли Отца вашего
Небесного[49].

Труд, учеба, исследование – все
обращается в молитву. Все – с утра
до вечера – становится поводом



для общения с Богом. Тут главное
– единство жизни, простое и
крепкое. Ведь работа, обращенная
в молитву, становится
апостольским служением.

Адвент – время надежды

11 Сегодня первое воскресение
Адвента – и мы уже начинаем
считать недели, отделяющие нас
нас от Рождества Христова. Мы
размышляли над чудом
христианского призвания. Мы
видели, что Христос рассчитывает
на нас в деле освящения мира. Мы
поняли, что с нашей помощью Он
хочет приблизить людей к Себе,
приобщить их к святости,
соединить с Церковью и
распространить Царство Божие по
всему миру. Господь любит нас
преданными и верными, чуткими
и влюбленными. Он любит нас
святыми – Своими.



С одной стороны – гордыня и
чувственность, одиночество и
эгоизм. С другой – любовь и
преданность, милосердие и
жертва, смирение и радость. Ты
должен выбрать. Господь призвал
тебя к полноте веры, надежды и
любви. Нет у тебя права жить по
принципу “моя хата с краю”.

Однажды в железной клетке я
видел пленного орла, грязного,
почти без перьев. В когтях он
сжимал окровавленный кусок
падали. Я смотрел на него и думал
о себе. О том, что со мною будет,
если я не последую призванию,
полученному мною от Бога. Мне
стало жаль этого орла, одинокого
пленника, рожденного, чтобы
подняться к небу и созерцать
солнце. И ты можешь вознестись
до смиренных вершин любви
Божией и служения всему
человечеству, если в твоей душе
не останется тайников, куда не



может проникнуть свет Христов.
Если отбросишь в сторону все
заботы, которые тебя от Него
отдаляют – чтобы только Христос
царствовал в твоем уме и сердце,
в твоих словах и делах. Вся жизнь
твоя переполнится Богом – и
чувства, и труд, и мысли.

Мы читали в Евангелии: 
Восклонитесь и поднимите
головы ваши, потому что
приближается избавление
ваше[50]. Адвент – это время
надежды. Широкий горизонт
нашего призвания – то единство
жизни, основой которого является
присутствие Бога, Отца нашего, –
может и должен стать нашей
повседневной реальностью.

Проси об этом Марию и
духовными очами стремись
увидеть, как она ожидает
рождения Сына. И она, Матерь
Божия, сделает тебя “alter Christus,



ipse Christus” – другим Христом,
Самим Христом!

* Проповедь произнесенная 24
декабря 1963 года.

[1] Пс 25 (24), 4

[2] См. Мф 22, 37; Мк 12, 30; Лк 10,
27

[3] Еф 1, 4

[4] Мф 13, 36

[5] См. Мф 16, 6-7

[6] См. Лк 22, 24-27

[7] См. Мф 14, 31; 16, 8; 17, 19; 21, 21

[8] Мф 16, 16

[9] Мф 16, 23

[10] Св. Иоанн Златоуст, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).



[11] Ин 11, 16

[12] См. Песн 8, 6

[13] См. Гал 2, 9

[14] Мф 4, 19

[15] 1 Кор 15, 8-9

[16] Рим 13, 11-12

[17] 1 Ин 2, 16

[18] Мф 5, 8

[19] См. Дан 2, 33

[20] Рим 7, 21-24

[21] Рим 7, 25 (пер. с Вульгаты)

[22] Быт 3, 5

[23] Притч 11, 2

* Предрождественский пост
(прим. изд.)



[24] Пс 25 (24), 1-3

[25] Тит 3, 4-5

[26] Пс 33 (32), 5

[27] Сир 18, 12

[28] Пс 32 (31), 10

[29] См. Пс 59 (58), 11

[30] См. Пс 36 (35), 8

[31] См. Пс 117 (116), 2

[32] См. Пс 25 (24), 7

[33] Пс 109 (108), 21

[34] Сир 35, 23

[35] Мф 5, 7

[36] Лк 6, 36

[37] См. Ин 8, 3-11; Лк 15, 11-32; Лк
15, 4-7; Мф 18, 21-35; Лк 7, 11-17



[38] Исх 22, 27

[39] Евр 4, 16

[40] Святой Амвросий
Медиоланский, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

[41] Св. Климент
Александрийский, Paedagogus, 3, 1,
1, 5 (PG 8, 556).

[42] Откр 3, 20

[43] Пс 127 (126), 1

[44] 2 Кор 4, 10

[45] Gaudium cum pace,
emendationem vitae, spatium verae
poenitentiae, gratiam et
consolationem Sancti Spiritus,
perseverantiam in bonis operibus,
tribuat nobis omnipotens et
misericors Dominus. Amen.
(Римский Бревиарий: молитвы
перед Мессой).



[46] 1 Кор 9, 22 (пер. с Вульгаты)

[47] Быт 1, 26

[48] Ин 14, 6

[49] Мф 5, 16

[50] Лк 21, 28

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru/article/khristianskoe-prizvanie-2/
(25.01.2026)

https://opusdei.org/ru/article/khristianskoe-prizvanie-2/
https://opusdei.org/ru/article/khristianskoe-prizvanie-2/

	Христианское Призвание

