
opusdei.org

Триумф Христа – в
смирении

Проповедь Святого
Хосемарии о Рождестве.

23.12.2012

2. ТРИУМФ ХРИСТА – В
СМИРЕНИИ*

12 “Lux fulgebit hodie super nos,
quia natus est nobis Dominus” – 
Народ, ходящий во тьме, увидит
свет великий; на живущих в
стране тени смертной свет
воссияет... Ибо младенец родился
нам[1]. Сегодня эта великая весть



наполняет ликованием сердца
христиан. Через них она
обращена ко всему человечеству.
Бог с нами. Это чудо озаряет наше
бытие. Каждый праздник
Рождества Христова должен быть
для нас новой встречей – особой
встречей, – с Богом. Мы хотим,
чтобы свет и благодать Его
проникали в самые глубины
наших душ.

Мы молимся пред ликами
Младенца, Марии и Иосифа. Мы
созерцаем Сына Божия, ставшего
плотью – уподобившегося нам.
Мне вспоминается путешествие в
Лорето, совершенное мною 15
августа 1951 года. Я прибыл туда
по особой и дорогой моему сердцу
причине – чтобы посетить Святой
Дом. Когда я служил там
Божественную Литургию,
преисполненная благочестия
толпа мешала мне
сосредоточиться. Я не ожидал, что



великий праздник Успения
Божией Матери привлечет в
Лорето так много людей,
почитающих Мадонну с такой
истовой верой, с такой любовью. С
точки зрения литургических
правил народ проявлял свое
благочестие... скажем так: не
всегда уместно.

Например, всякий раз, когда я, как
то следует по обряду, целовал
алтарь, вместе со мной к нему
прикладывались три-четыре
крестьянки. Это меня сбивало – но
в то же время и трогало. Мое
внимание привлекла надпись над
алтарем: “Hic Verbum caro factum
est” – здесь Слово стало плотию.
Предание гласит, что в этом
Святом Доме жили Иисус, Мария и
Иосиф. Здесь, в этом Доме,
построенном людьми, на этом
кусочке заселенной нами земли
Бог обитал с нами.



Иисус Христос – совершенный
Бог и совершенный человек

13 Слово стало плотию. Наш
Господь – “perfectus Deus, perfectus
homo”, совершенный Бог и
совершенный человек[2]. Эта
великая тайна должна восхищать
всех христиан. И я не перестаю
восхищаться. Я хотел бы
вернуться в Лорето. Я иду туда
мысленно, чтобы снова созерцать
жизнь Иисуса-ребенка и
размышлять над словами: “Hic
Verbum caro factum est” – Здесь
Слово стало плотию.

“Iesus Christus, Deus Homo” – Иисус
Христос, Богочеловек. Это чудо –
одно из тех “magnalia Dei”,
великих дел Божиих[3], над
которыми стоит размышлять
постоянно, благодаря Господа,
пришедшего во плоти, чтобы
принести на землю мир людям
доброй воли[4]. Всем людям, кто



хочет соединить свою волю с
волей премудрого Бога. Не только
нищим или богатым, но всем
людям – всем братьям! Ведь все
мы братья во Христе – дети Божии,
братья Иисусовы. Его Мать – наша
Мать.

На земле есть только одна раса –
это раса детей Божиих. Все мы
должны говорить на одном языке
– это язык, которому учит Отец
наш Небесный. Язык общения
Иисуса с Его Отцом. Язык ума и
сердца, звучащий сейчас в вашей
молитве. Язык душ
созерцательных, людей духовных,
глубоко осознавших, что они –
дети Божии. Язык пылких
порывов души, прекрасных
побуждений ума и воли,
стремления к истинным
добродетелям, к праведности и
счастью.



Мы созерцаем Младенца,
лежащего в колыбели, ибо Он –
наша Любовь. Мы смотрим на
Него, зная, что тайна сия велика
есть. Мы принимаем ее через веру,
через веру проникаем в ее
содержание. Для этого необходимо
смирение – нам не стоит сводить
величие Божие к нашим убогим и
произвольным человеческим
понятиям. Мы знаем, что эта
тайна – сокровенная тьма и в то
же время яркий свет,
руководящий всей жизнью
человеческой.

Мы видим, – говорит Иоанн
Златоуст, – что Иисус вышел из
нас, из нашей человеческой
природы, и родился от
девственной Матери. Но мы не
можем постичь, как совершилось
это чудо. Не будем стараться его
объяснить. Примем то, что Бог
открыл человеку, не пытаясь
любопытством своим



проникнуть в то, что Бог от него
утаил[5]. Такая почтительность
поможет нам понимать и любить.
И тайна станет прекрасным
уроком – более убедительным, чем
любые человеческие
рассуждения.

Божественное значение земных
странствий Иисуса

14 Проповедуя перед яслями, я
каждый раз смотрю на Младенца
Иисуса, Господа нашего,
спеленутого, лежащего на соломе.
И хотя Он Младенец и молча
пребывает с нами – я вижу в Нем
своего Наставника, ибо учусь,
используя Его уроки. Уроки эти –
вся Его жизнь, которую мы
познаем, размышляя над
эпизодами Нового Завета и
проникая в божественное
значение земного странствия
Иисуса.



Познавая Христа, читая и
перечитывая Евангелие,
размышляя над его страницами и
пытаясь вновь и вновь, как и
сейчас, молиться перед яслями,
мы сможем воспроизвести жизнь
Христову в своей жизни. Нам
важно понять уроки, которые
Иисус преподает нам с самого
Своего младенчества, с самого
Рождества, с тех пор, как Его очи
отверзлись к благословенной
земле человеческой.

Иисус Христос, Сын Божий, рос и
жил, как один из нас, чтобы мы
смогли постичь божественное
значение земного бытия – самой
обычной, обыденной жизни.
Тридцать лет, то есть бoльшую
часть Своей жизни среди людей
Он жил в неизвестности. Думая об
этом чуде, мы исполняемся
восхищением. Иисус жил в тени –
но эта тень стала для нас светом,
стала для нас солнцем, сиянием,



просвещающим наше бытие и
придающим ему истинное
значение. Ведь мы – обычные
христиане. Мы живем так же, как
и миллионы людей на земле.

И такой же была жизнь Иисуса,
бывшего тридцать лет “fabri filius”
– сыном плотника[6]. Затем три
года Его общественного служения
– среди толпы, на глазах у всего
мира. Народ изумлялся: Кто же Он
такой на самом деле?.. Откуда Он
все это знает? Ведь это всего лишь
“faber, filius Mariae” – плотник,
сын Марии[7], живущий самой
обычной жизнью, как и прочие
Его земляки... И в то же время Он –
Бог, пришедший искупить
человечество и привлечь к Себе
все[8].

15 Не питая в сердце ответной
любви, мы не можем созерцать
Его жизнь среди людей – как
последние три года, так и те



тридцать лет, когда Он был
никому не ведомым плотником,
сыном плотника. Господь
призывает нас к большей
щедрости, к большей
преданности. Он желает, чтобы
мы отказались от эгоизма, от
стремления к комфорту. Он знает,
что нам трудно отдать себя другим
без остатка. Пребывая во плоти,
Он видел и недостаток любви, и
отсутствие преданности. Те,
которые на словах готовы были
идти за Ним до конца, на деле
следовали лишь издали.
Вспомните эти печальные сцены
из Евангелия, в которых апостолы
мечтают о земной славе и строят
планы на будущее, – такие пустые,
такие далекие от того, чему учил
их Иисус... Но Господь не
оставляет Своих избранных. Более
того – Он передает им поручение,
данное Ему Отцом.



Господь призывает нас и задает
вопрос, который когда-то задал
Иакову и Иоанну: “Potestis bibere
calicem, quem ego bibiturus sum?” – 
можете ли пить чашу, которую Я
буду пить?[9] То есть – чашу
полной отдачи воле Отца.
“Possumus!” – Можем![10] Так
отвечают Иаков и Иоанн. А мы с
вами? Готовы ли мы во всем
исполнять волю нашего Отца?
Верно ли, что мы предали Господу
наши сердца полностью? Или это
всего лишь слова, говоря которые,
мы в сердце своем продолжаем
думать лишь о себе да о себе – о
своих интересах, о своем
комфорте, о своей гордыне? Нет
ли в нас чего-то такого, что
несовместимо с нашим
христианским званием и не дает
нам очиститься? Сегодняшний
праздник дает нам еще один
повод исправиться.



Иисус вопрошает каждого из нас.
Он вопрошает, не я. Задать такой
вопрос я не посмел бы даже себе.
Продолжу вслух свою
внутреннюю молитву – и пусть
каждый из вас вместе со мною
скажет Господу в сердце своем:
“Господь мой, я так ничтожен!
Сколько малодушия мною
проявлено, сколько допущено
ошибок!” А можно сказать еще
откровеннее: “Спасибо Тебе,
Господи! Ты поддерживаешь меня
Своей рукой. Без Тебя я готов на
любую мерзость. Не оставляй
меня, обращайся со мной, как с
ребенком. Сделай меня сильным,
великодушным и цельным
человеком. Помоги моей
неопытности, веди меня Своей
рукой, Господи, и дай, чтобы Твоя
Мать, Дева Мария всегда
оставалась рядом со мной и
защищала меня. Только так,
отказавшись от самонадеянности
и отдавшись под Твою защиту, мы,



«possumus!» – сможем во всем Тебе
уподобиться”.

“Possumus!” – можем! В этом слове
нет и тени самонадеянности. Ведь
Иисус в самом деле хочет, чтобы
каждый из людей был в силах
идти по пути, Им указанному. Он
сделал этот путь человеческим. То
есть – как раз по нашим силам.
Вернее – по нашей слабости. Ради
этого Он так Себя смирил. По этой
причине Он умалился, принявши
звание раба. Он, Господь Бог,
равный Отцу! Он умалил Себя, но
не в милосердии и не в
праведности, а лишь во
всемогуществе и великолепии[11].

Милосердие Божие облегчает нам
дорогу – так не будем же глухи к
Его призывам! Не откажемся
сопровождать Его в пути! И не
думай, что ты слишком слаб и не
можешь, не в силах за Ним
последовать. Ведь Он указал нам



путь примером Своей жизни. 
Итак, прошу вас настоятельно,
братья мои: не допустите, чтобы
такой драгоценный Образ был
показан вам напрасно.
Сообразуйтесь Ему и
обновляйтесь духом[12].

Он ходил, благотворя

16 Видите, какая это насущная
необходимость – познавать
Христа, созерцая Его жизнь с
любовью. Много раз я искал в
Писаниях что-то вроде точного
определения или краткой
биографии Иисуса. И нашел
наконец. Вот послушайте, что
говорит о Нем Дух Святой:
“Pertransiit benefaciendo” – ходил,
благотворя[13]. Вся жизнь Христа
на земле: от рождения Его и до
самой смерти – заключена в этой
фразе и к ней сводится: Он ходил,
благотворя. В другом месте
Священного Писания сказано:



“bene omnia fecit”, все хорошо
делает[14]. Он довел до конца все,
что начал. Он творил добро и
только добро.

И вот мы с тобой задумываемся,
смотрим в себя и спрашиваем: нет
ли в нас чего-то такого, что
следует исправить? Во мне я вижу
немало того, что надо искоренить
– но в то же время осознаю, что
совсем не в силах творить добро
без благодати Божией. И Сам
Христос утверждает, что без Него
мы ничего не можем делать[15]. И
вот: мы взываем о помощи к
Господу – через Его Мать, Марию, –
обращаясь к Нему так, как это
делают все любящие Его души. Не
добавлю к этому ничего, ибо
каждый должен говорить с Богом
особо – так, как подсказывает его
душа. И я в своей молитве
прилагаю эти советы к своим
собственным немощам.



17 “Pertransiit benefaciendo” – 
ходил, благотворя. Что делал
Иисус, чтобы изливать столько
добра – одного добра везде, где бы
Он ни был? Святые Евангелия
донесли до нас другое описание
жизни Иисуса, которое
уместилось в трех латинских
словах: “erat subditus illis” – и был в
повиновении у них[16]. Мы будем
любить добродетель послушания
особенно сейчас, когда повсюду в
мире – непослушание,
разъединение и ропот.

Я друг свободы. Именно поэтому я
так люблю добродетель
послушания. Необходимо
чувствовать себя сыном Божиим и
жить, исполняя волю нашего
Небесного Отца. Мы слушаемся
Бога – ибо мы так хотим. Это и
есть самый сверхъественный
мотив нашего поведения.



Дух Opus Dei, которому я пытался
следовать в своей жизни и
которому учил многих людей
более 35 лет, возбудил во мне
глубокое понимание и страстную
любовь к свободе личности.
Наделяя людей Своей милостью и
даруя им особое призвание,
Господь как бы протягивает им
Свою любящую и сильную руку.
Ведь Он взыскует нас и
обращается к нам как к Своим
детям. Он знает все наши
слабости и хочет, чтобы мы взяли
Его руку. Это требует усилия – но
оно явится доказательством
нашей свободы. Мы приложим
его, если мы смиренны, если
чувствуем себя детьми и любим то
благословенное послушание,
которым отвечаем на
благословенное отцовство Божие.

Позвольте же Господу вмешаться
в вашу жизнь – исполнясь
доверия, не мешая Ему делать то,



что Он делает. Мы, люди, так
часто прибегаем к защите
рубежей нашего эгоизма... Мы
хотим во что бы то ни стало быть
царями, даже если царство,
которым мы правим, – это всего
лишь наше ничтожество. Думаю,
что вы уже поняли, почему
необходимо отдать себя Иисусу –
чтобы Он сделал нас истинно
свободными. Только так мы
сможем служить Богу и всему
человечеству. Только так мы
сможем понять всю истинность
слов апостола Павла: Но ныне,
когда вы освободились от греха и
стали рабами Богу, плод ваш есть
святость, а конец – жизнь вечная.
Ибо возмездие за грех – смерть, а
дар Божий – жизнь вечная во
Христе Иисусе, Господе нашем[17].

Мы нуждаемся в предупреждении
– ведь нас всегда влечет эгоизм, и
море различных искушений. Бог
хочет, чтобы добродетель веры



сопутствовала нашему
послушанию, ведь Воля Его в
тишине проявляется. Иногда –
словно негромкий голос звучит в
глубине совести. Тогда
необходимо внимать Ему, чтобы
различать этот голос и ему
следовать.

Часто Господь говорит с нами
через других людей. Но бывает,
что их недостатки или
представление, что они целиком
не посвящены в проблему, дают
нам повод к непослушанию.

Все это имеет божественное
значение – ведь то повиновение,
которого требует от нас Бог,
должно быть не слепым, а
разумным. Ведь мы нашим умом
должны помогать ближнему.
Необходимо быть искренним по
отношению к себе самому и часто
себя спрашивать: “Что мною
движет – любовь к истине или



привязанность к личному
суждению?” Если наши идеи
удаляют нас от людей, подрывают
общение и единство с братьями –
то это значит, что мы не
исполняем волю Божию.

Повторяю: без смирения нет
послушания. Посмотрите на
Иисуса. Он послушен Иосифу и
Марии. Бог пришел на землю,
чтобы слушаться тварей. Мария и
Иосиф – существа совершенные.
Она – наша Мать. Выше Нее –
только Бог. Он – муж
достойнейший, образец
благоразумия и целомудрия... И
все же они – твари. И Иисус,
Который есть Бог, послушен им во
всем. Если мы любим Бога – то
будем любить и Его волю, с
радостью отвечая на призывы,
которые Он обращает к нам в
повседневной жизни (семейной,
профессиональной,
общественной), в скорби (нашей



собственной или чужой), в
дружбе, в стремлении поступать
всегда праведно.

18 В канун Рождества я люблю
рассматривать изображения
Младенца Иисуса. В этих
картинках, представляющих
самоуничиженного Господа, мы
чувствуем Божий призыв.
Всемогущий нуждается в
человеческой помощи, как самое
беззащитное существо. Из
вифлеемской колыбели Христос
говорит нам всем и каждому из
нас в отдельности, что мы Ему
нужны. Он призывает нас к
христианской жизни без
компромиссов – к жизни
преданной, трудолюбивой и
радостной.

Истинная радость невозможна без
смирения – смирения Иисусова, –
и надо полностью уподобиться
Ему, чтобы пережить эту радость.



Повторяю: видели ли вы, где
таится величие Бога? В яслях, в
пеленах, в пещере... Путь к
действенной и искупительной
жизни проходит через смирение,
самоотвержение и служение всем
человеческим душам.

Бывает, что люди – и даже
хорошие христиане! – осложняют
себе жизнь лишь потому, что
лишены самопознания и
смирения. Они живут в тревоге,
но это их беспокойство есть плод
гордыни и потребности во
внимании окружающих. Такие
люди не умеют отойти в тень,
сотворив добро. Им нужна личная
безопасность. Они страдают, видя
в других недостаток уважения к
себе. Они могли бы наслаждаться
душевным покоем и великой
радостью, но гордыня и
самонадеянность приводят их к
бесплодию и страданиям.



Христос был смирен сердцем[18].
Он никогда не желал для Себя
ничего исключительного, не
хотел добиться привилегий.
Девять месяцев Он находился в
утробе Матери – просто и
естественно, как любой из нас.
Яснее, чем кто-либо другой, Он
знал, что необходим человечеству.
Он хотел прийти на землю для
спасения душ человеческих, но не
торопил время и пришел в Свой
час, как и все другие люди. От
времени Зачатия и до Рождества
никто, кроме Святого Иосифа и
Святой Елисаветы, не знал об этом
чуде – о том, что Бог обитает с
нами.

Иисус родился в чудесной
простоте. Он пришел незаметно,
скромно. Только Мария и Иосиф
были свидетелями и участниками
этих божественных событий.
Потом – пастухи, оповещенные
ангелами. Еще позже – волхвы,



пришедшие с Востока. Так
свершилось событие
запредельное: соединение Неба и
земли, Бога и человека.

Возможно ли привыкнуть к этим
сценам Евангелия? Бог смиряет
Себя, чтобы мы могли к Нему
приблизиться и ответить нашей
любовью на Его любовь. Он
унижает Себя, чтобы наша
свобода сдалась не только перед
зрелищем Его могущества, но и
перед чудом Его смирения.

Величие Младенца, Который есть
Бог... Его Отец – Создатель Неба и
земли. А Он тут, в яслях, “quia non
era eis locus in diversorio” – потому
что не было им места в
гостинице[19], потому что не
было другого места на земле для
Господина всего сущего...

Он совершил волю Бога, Отца
Своего



19 Я не отступаю от истины, когда
говорю, что Иисус взыскует места
в наших сердцах. Попросим Его,
чтобы Он простил нам наше
ослепление и неблагодарность. И
постараемся впредь с помощью
Его благодати не захлопывать
пред Ним двери наших сердец.

Господь не скрывает, что
беззаветное повиновение воле
Божией требует от нас
самопожертвования и
преданности, ибо Любовь не ищет
прав и привилегий, но хочет
служить, только служить. Иисус
первый прошел путь
повиновения и любви. Он был
послушным даже до смерти, и
смерти крестной, “usque ad
mortem, mortem autem crucis”[20].
Необходимо выйти из себя,
осложнить себе жизнь, положить
ее во имя любви к Богу и всем
человеческим душам. Послушаем
блаженного Августина: Ты хотел



жить спокойной жизнью, но Бог
решил по-другому. Есть две воли.
Надо исправлять свою, чтобы она
совпала с волей Божией, а не волю
Божию приспосабливать к своей
воле[21].

Я видел многих, рисковавших
жизнью – как Ты, Господи, “usque
ad mortem”, даже до смерти, – при
исполнении того, чего требовала
от них Твоя воля. Они отдали свою
профессию, все свои идеалы
служению Церкви и душам
человеческим.

Будем послушны, будем служить.
Нет большего достоинства, чем
стремление служить другим
людям. Когда гордыня бурлит в
нашем сердце, когда нам кажется,
что мы сверхчеловеки, вспомним,
что для нас возможен
единственный триумф – триумф
смирения. Уподобляясь Христу
Распятому, не будем злыми, не



будем хмурыми, но
преисполнимся радости и веселья.
Ведь радость в
самоотверженности – лучшее
доказательство любви.

20 Давайте снова посмотрим, как
проста и естественна была жизнь
Иисуса, о которой я говорил вам
уже не раз. Разве мало значат для
нас 30 лет скрытой жизни Его?
Они – не просто подготовка к
будущему общественному
служению. В 1928 году я со всей
ясностью осознал: Бог хочет,
чтобы христиане брали пример со
всей земной жизни Иисуса, и
особенно с Его безвестной
трудовой жизни в миру. Господь
хочет, чтобы многие люди нашли
свой путь в сокровенной жизни
Христа – без шума и блеска, без
почестей. Слушаться воли Божией
– значит отказаться от
эгоистических устремлений, а не
от мира, не от обычной жизни, не



от людей, разделяющих с нами
звание, профессию и социальное
положение.

Я мечтаю (и мечта уже
претворилась в жизнь) о великом
множестве детей Божиих, о
бесчисленных толпах обычных
граждан, которые живут среди
своих коллег и друзей, разделяют
их идеалы и увлечения – и
стремятся к святости в миру. Я
хочу воскликнуть об этой
божественной истине: “Если вы
остались в миру – это не значит,
что Господь позабыл о вас, что у
вас нет от Него призвания.
Напротив, Он указывает вам путь.
Он хочет, чтобы вы трудились для
Него в круговерти житейских дел
и повседневных забот. Ваше
мирское призвание, ваша
профессия, ваши достоинства – все
имеет божественное значение,
ибо Христос освятил наше земное
бытие и сделал его



жертвоприношением, которое
угодно Отцу”.

21 Жизнь человека не имеет
другого смысла, кроме
послушания воле Божией.
Стремление к послушанию не
отделяет христианина от других
людей. Напротив, по заповеди,
полученной от Господа, мы
должны возлюбить друг друга, как
Он возлюбил нас[22]. Это значит –
жить среди людей в преданном
служении Богу, чтобы все души
людские познали Его любовь. И
тогда путь земной станет для
всех путем божественным.

Христос доказал нам Свою любовь
не только на словах, но и на деле.
Он принял нашу плоть, чтобы мы
научились жить как дети Божии.
Вы, наверное, помните начало
Деяний апостолов, в котором
евангелист Лука говорит: “Primum
quidem sermonem feci de omnibus,



o Theophile, quae coepit Iesus facere
et docere” – первую книгу написал я
к тебе, Феофил, о всем, что Иисус
делал и чему учил[23]. Он делал и
учил. Он указал нам путь Своей
жизнью. Он был и Учителем, и
примером.

Сейчас, пред ликом Младенца
Иисуса, ты можешь спросить себя:
“Делаю ли я все возможное, чтобы
жизнь моя служила примером и
учением для моих братьев –
людей? Пришел ли я делать и
учить, как Христос? Поступаю ли я
во всем, как сын Божий, любящий
волю своего Отца? Помогаю ли
всем людям разделить со мной
чудные и благодатные,
божественные и человеческие
плоды Искупления? Живу ли
жизнью Христа в миру, не
отказываясь от забот
повседневности, от обычных
своих занятий? Решился ли я быть
другим Христом? Ведь каждый из



нас, будучи христианином,
должен стать другим Христом. В
этом наше призвание.

Творить дело Божие – не красивая
игра слов, но призыв к самоотдаче
во имя Любви. Необходимо
умереть для себя, чтобы родиться
к жизни новой. Возьмем пример с
Иисуса, Который был послушным
даже до смерти, и смерти
крестной. Посему и Бог превознес
Его[24]. Если мы послушны воле
Божией, Крест станет для нас
Воскресением и превозношением.
Шаг за шагом в нас свершится
жизнь Христова. И будут говорить
о нас, что мы старались быть
добрыми сынами Божьими и
ходили, благотворя, несмотря на
бесчисленные лишения и ошибки.

И когда придет смерть – а она
непременно придет, – мы примем
ее с ликованием. Именно так, в
круговерти повседневной жизни,



ее приняли многие люди, многие
святые, которых я знал. Мы
примем ее с ликованием – ибо
если, несмотря на наше
убожество, мы уподобились
Христу в послушании и
самоотдаче, то и воскреснем мы с
Ним, ибо “surrexit Dominus vere!” –
Онистинно воскрес[25].

Сделавшись Младенцем, Иисус
победил смерть. Стоит подумать
над этим чудом. Сын Божий стал
победителем на пути
самоуничижения, послушания и
простоты.

Обóжение повседневности – это
триумф Иисуса. Он возвысил нас
до Себя – до уровня сынов Божиих,
смирив Себя до нас – до уровня
сынов человеческих.

* Проповедь произнесенная 24
декабря 1963 года.

[1] Ис 9, 2 и 6



[2] Символ св. Афанасия Великого

[3] См. Деян 2, 11

[4] См. Лк 2, 14

[5] Св. Иоанн Златоуст, In
Matthaeum homiliae, 4, 3 (PG 57, 43).

[6] Мф 13, 55

[7] Мк 6, 3

[8] Ин 12, 32 (пер. с Вульгаты)

[9] Мф 20, 22

[10] Мф 20, 22

[11] Святой Бернард, Sermo in die
nativitatis, 1, 1-2 (PL 183, 115).

[12] Святой Бернард, там же, 1-1

[13] Деян 10, 38

[14] Мк 7, 37

[15] См. Ин 15, 5



[16] Лк 2, 51

[17] Рим 6, 22-23

[18] См. Мф 11, 29

[19] Лк 2, 7

[20] Флп 2, 8

[21] Бл. Августин, Enarrationes in
psalmos, 31, 2, 26 (PL 36, 274).

[22] См. Ин 13, 34-35

[23] Деян 1, 1

[24] Флп 2, 8-9

[25] Лк 24, 34

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru-ru/article/triumf-khrista-v-smirenii/

(23.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/triumf-khrista-v-smirenii/
https://opusdei.org/ru-ru/article/triumf-khrista-v-smirenii/

	Триумф Христа – в смирении

