
opusdei.org

"Распознавать
божественное в
делах
человеческих", о.
Фернандо Окарис

Проповедь, произнесенная
отцом Фернандо Окарисом,
Генеральным Викарием
Прелатуры Opus Dei, во время
благодарственной Литургии,
отслуженной 10 октября в
базилике святого Евгения.

07.04.2003



1. Евангельский рассказ о первой
чудесной ловле, который мы
только что прочли, достигает
высшей точки в призыве Христа,
обращенном к Петру и его
товарищам, призывом оставить
всё и последовать за Ним (ср. Лк
5,10). Святой Хосемария часто
созерцал этот эпизод из
Евангелия. В нём его восхищало
то, как Иисус выходит к нам
навстречу в обычных событиях
повседневной жизни, и, в
частности, как Он приходит к нам
в нашей работе. В проповеди,
адресованной представителям
разных профессий, он говорил:
”Ваше человеческое призвание
является частью – важной частью!
– призвания божественного.
Поэтому вы должны освящаться, в
то же время содействуя
освящению других, как раз
освящая ваш труд и вашу
среду” (Христос проходит рядом,
46).



Этот положительный взгляд на
земные реалии, и, в особенности,
на работу, коренится в убеждении
святого Хосемарии в
первозданной благости творения
(ср. Быт 1, 31). В своих
размышлениях о творении
Божием он сосредоточивался на
словах Книги Бытия,
прозвучавших в первом чтении:
Бог поселил человека в саду
Едемском, ut operaretur – чтобы он
возделывал его (Быт 2, 15),
покорил землю и владычествовал
над всяким животным, и таким
образом доводил до конца дело
творения (ср. Быт 1, 27-28).

Это положительное
мировоззрение, которое
основатель Opus Dei
распространял по всему миру, – не
наивный отказ от реальности, не
наивное отрицание присутствия
греха в мире. ”Добро и зло, –
говорит святой Хосемария, –



перемешались в истории, и
христианин должен различать их;
но, различая, он должен не
отвергать благость дел Божиих, а,
напротив, распознавать
божественное в делах
человеческих, даже в
слабостях” (Беседы, 70).

2. Чудо Воплощения Сына Божия,
которое мы созерцаем с
восхищением и благодарностью,
подтверждает этот
положительный взгляд на
творение, даже раненное грехом:
”Ибо так возлюбил Бог мир, –
читаем мы в Евангелии от
Иоанна, – что отдал Сына Своего
Единородного, дабы всякий,
верующий в него, не погиб, но
имел жизнь вечную” (Ин 3, 16-17).
Если мы любим Бога, как же нам
не любить мир? Новый Святой
говорит нам: ”Этот мир наш
хорош, ибо вышел хорошим из рук
Божиих. Оскорбление Богу от



Адама, грех гордыни
человеческой – вот что разрушило
божественную гармонию всего
сущего. Но когда исполнилась
полнота времён, Бог-Отец послал
Сына Своего Единородного,
Который при содействии Святого
Духа воплотился во чреве
Приснодевы Марии, чтобы
восстановить мир и искупить грех
человеческий, – adoptionem
filiorum reciperemus, дабы нам
получить усыновление (Гал 4, 5) и
стать детьми Божиими,
соучастниками внутренней
жизни Бога нашего. Чтобы новому
человечеству, этой новой ветви
сынов Божиих (Ср. Рим 6, 4-5),
было дано освободить всё сущее
от беспорядка, соединяя все твари
во Христе (Ср. Еф 1, 10), Который
примирил их с Богом (Ср. Кол 1,
20)” (Христос проходит рядом, 183).

Наше богосыновство – это не
только призыв Бога-Отца,



обращённый к человеку, чтобы он
общался с Ним с доверием и
искренностью сына. Это было бы
уже немалое чудо. Но
богосыновство – больше этого. В
богосыновстве Святой Дух
соединяет нас с Сыном,
отождествляет нас со Христом; и в
Нем, как члены Его Тела, мы
являемся детьми Отца (ср. Иоанн
Павел II, Dominum et vivificantem,
n. 52). ”Мы никогда не сможем
достаточно проникнуть в это
великое чудо, – писал отец
Альваро дель Портильо, – мы
никогда не сможем достаточно
благодарить нашего Бога,
восхотевшего сделать нас
причастниками Божественной
жизни Пресвятой Троицы, возведя
нас в достоинство детей Божиих.
Господь хочет, чтобы мы, ещё в
этой земной жизни, чувствовали
себя частью Его стада, частью
Церкви, «собранной в единстве
Отца и Сына и Святого



Духа» (святой Киприан, De oratione
dominica, 23). Нам нужно смотреть
на Церковь именно так, нам
нужно взращивать и укреплять
братство, соединяющее нас со
всеми членами Мистического
Тела Христова, и чувствовать
своим все, что связано с
Церковью” (Альваро дель
Портильо, Пастырское послание,
1.08.1991)

3. Будем же принимать всерьёз
наше христианское призвание,
этот призыв к святости, к
сокровенному общению с Богом.
Этот призыв не обращён к
человечеству вообще, он обращён
к каждому из нас в отдельности.
Бог зовёт нас по нашим именам.
Святой Хосемария наслаждался
чтением вот этих библейских
строк: ”Я искупил тебя, назвал
тебя по имени твоему; ты
мой!” (Ис 43,1. Ср. Святой
Хосемария Эскрива, Христос



проходит рядом, 59; Друзья Божии,
312; Кузница, 12). Святой Павел
говорит нам: ”Воля Божия есть
освящение ваше” (1 Фес 4,3).
Святость – не только цель,
которую указывает нам Бог; она –
цель, которую Он назначил Себе
для нас. Вот почему мы не
должны унывать, когда нами
овладевает чувство личной
слабости. Божия сила всегда будет
с нами, если мы прибегаем к
источникам благодати:
Евхаристии, Покаянию, молитве...
С этой ”наемной силой” (Путь, 728)
мы способны освящать труд и
отдых, семейную и общественную
жизнь, здоровье и болезнь. Мы
способны преодолеть собственное
ничтожество, собственные
ограничения, и продвигаться по
пути, который, при содействии
Святого Духа, ведет к
окончательному отождествлению
со Христом ”в свободе славы
сынов Божиих” (Рим 8, 21)



Будем стараться проникнуть в
значение этих слов,
руководствоваться ими в жизни и
распространять их среди наших
близких, друзей и коллег по
работе, совершая непрерывное
апостольское служение. Христос
торопит нас, Он нуждается в
нашем сотрудничестве в деле
спасения человечества. Будем же,
по словам святого Павла,
”сотрудниками Божиими”! (ср. 1
Кор 3, 9)

4. В начале третьего тысячелетия
Иоанн Павел II призывает нас
”разделить воодушевление
первых христиан: подобно им, мы
можем надеяться на
всемогущество Духа, который был
излит на них в Пятидесятницу и
поныне требует от нас начать
заново в надежде, которая не
постыжает (Рим 5,5)” (NMI, 58).
Таким образом, мы сможем
ответить на этот призыв, которым



в 30-е годы святой Хосемария
выражал цель всех своих
стараний: ”Познать Христа, дать
людям познать Его, привести Его
повсюду”.

Пусть эта программа станет
кратким изложением цели нашей
жизни. Мы просим Бога об этом
через посредничество Пречистой
Девы и нового Святого. Пусть эту
программу верно и преданно
выполнят христиане, в частности,
члены Прелатуры, несмотря на
наши личные слабости, в полном
единении с нашим прелатом и
отцом и под высшим
руководством Римского
Понтифика, а значит – в полном
единении со всей Церковью. С
какой любовью наш Отец
повторял: Оmnes cum Petro ad
Iesum per Mariam! – ”Все вместе с
Петром, через Марию – к
Иисусу!” (Христос проходит рядом,
139). Аминь.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/raspoznavat-
bozhestvennoe-v-delakh-

chelovecheskikh-o-fernando-okaris/
(02.02.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/raspoznavat-bozhestvennoe-v-delakh-chelovecheskikh-o-fernando-okaris/
https://opusdei.org/ru-ru/article/raspoznavat-bozhestvennoe-v-delakh-chelovecheskikh-o-fernando-okaris/
https://opusdei.org/ru-ru/article/raspoznavat-bozhestvennoe-v-delakh-chelovecheskikh-o-fernando-okaris/
https://opusdei.org/ru-ru/article/raspoznavat-bozhestvennoe-v-delakh-chelovecheskikh-o-fernando-okaris/

	"Распознавать божественное в делах человеческих", о. Фернандо Окарис

