
opusdei.org

Путь
преображения,
"Русская Мысль",
15-21.06.1995,
Евгений Пазухин

Евгений Пазухин о книге
"Путь"

26.03.2006

Вышел новый перевод «Пути»
блаженного Эскрива

Эта книга вышла первым
изданием в 1934 г. под заглавием
«Духовные Размышления». Она



была написана не только для
членов Opus Dei - Дело Божие, но и
для всех, стремящихся к
единению с Богом и к
христианскому совершенству в
исполнении профессиональных
обязанностей и в повседневных
обстоятельствах человеческой
жизни. Свое окончательное
название («Путь») книга получила
в 1939 г. при повторном
дополненном издании.

«Путь», уже ставший классикой
христианской литературы,
развивает традиции как
западного, так и восточного
нравственного богословия («О
подражании Христу»,
приписываемое Фоме
Кемпийскому; аскетические
писания восточных подвижников,
известные в России по сборникам
«Добролюбие» и др.).



«Путь» - это плод благодати
Божией, на которую автор
отозвался всем сердцем и всеми
своими помыслами. И в то же
время эта книга возникла как
естественное продолжение его
проникновенных пастырских
бесед со множеством людей.
Отсюда - живая интонация,
образность языка, выпуклость и
яркость небольших фрагментов,
составляющих удивительно
цельную мозаическую картину.

Недаром, «Путь» за короткий срок
приобрел огромную
популярность,
распространившись до самых
отдаленных уголков земли. Книга
эта и в самом деле оказалась
путем к сердцам и умам
миллионов людей.

Богословским фундаментом
аскетических раздумий о. Эскрива
является евангельская идея о



всеобщем призвании к святости.
Причем, каждый должен
достигать совершенства на том
месте, на которое он поставлен
Богом: «Ты меня спрашиваешь - и
я тебе отвечаю: быть
совершенным - значит жить
совершенной жизнью на том
месте, в том деле, на той ступени,
куда, действуя через людей,
поместил тебя Господь» (926).

Но это вовсе не означает, что
человек спасается лишь
посредством собственных усилий.
Бл. Эскрива, напротив, уверен в
том, что человек ничего не может
достичь без помощи Божией, без
Его всепроникающей благодати,
без постоянного общения с Ним:
«Святой без молитвы? - Не верю в
такую святость» (107). Отец
Эскрива чужд также и другой
крайности: учению о
непреодолимости и безусловности
предопределения.



Хосемария Эскрива постоянно
напоминает о том, что
Богочеловечество Христа является
для нас единственным путем к
Богу. Как учили отцы Восточной
Церкви: «Бог стал человеком,
чтобы человек стал Богом». Идеи
бл. Эскрива полностью совпадают
с присущим Восточной традиции
учением об обожении. Согласно
Эскрива, человек должен стать
«другим Христом, Самим
Христом». В человеке качество
свободы, составляющее самую
суть его природы, неотделимо от
действующей в соединении с ней
Божественной благодати. Отсюда -
евангельский в своей основе -
призыв к «дерзновенному
смирению», к переживанию
истинного Богосыновства
(органически связанного с
Богочеловечеством), призыв к
«святому бесстыдству» детей
Божиих.



Бл. Эскрива ясно дает нам понять,
что святость - не результат
человеческого усилия или
Божественного насилия, а
следствие таинственного со-
трудничества Божией благодати и
человеческой свободы.

Этим глубоким убеждением
определяется «органический»
характер аскетики, которую
проповедовал основатель Opus
Dei. Эскрива видит в обычных
человеческих качествах
фундамент добродетелей
духовных: «Стоит ли равняться со
святыми тому, кто лишен
элементарных естественных
добродетелей? - Это все равно, что
ходить в одном только нижнем
белье - но приколов к нему
драгоценности...» (409).

Святость - не отвержение, а
преображение человеческих
добродетелей: «Как шум океана



слагается из плеска многих волн -
так и святость вашего
апостольского служения
составляется из личных
добродетелей каждого из
вас» (960).

Одним из основополагающих
принципов духа, в котором
пребывал и которому учил
Хосемария Эскрива является
(также естественно вытекающий
из Богочеловечества Христа)
принцип единства жизни. Мир
духовный и мир материальный не
противостоят друг другу. Они
равно святы, поскольку
преображены, вышли из рук
Божиих.

Кроме того, осознание единства
жизни - прямое следствие
непосредственного, живого
чувства Богосыновства.
Добродетели христиан - это
прежде всего, добродетели детей



Божиих, которые, как всякие дети,
хотят быть похожими на Отца и
заслужить Его любовь. Будучи
усыновленным Богом во Христе,
человек обоживается «в меру
полного возраста Христова» (Еф 4,
13).

Для бл. Эскрива вообще
характерно сознание не только
духовной, но и «природной»
близости человека с Богом,
сходства их переживаний и
проявлений: «Разве ты не видел,
из каких мелочей складывается
обычная, земная любовь? Вот и
небесная - из мелочей» (824).

В этой интуиции о. Эскрива
приоткрывается одна из
глубочайших тайн христианской
веры, органически присущая
русскому религиозному сознанию:
тайна породненности человека с
Богом, их кровной близости.
Близости, ставшей возможной



благодаря Матери Божией, от
Которой Христос воспринял плоть
человеческую и Которая
усыновила Себе в Нем всех людей:
«Матерь Скорбящая. - Ее Созерцая,
проникни взором в Ее сердце. У
Нее - двое детей: Он... и ты» (506).

Богоматерь - великая наставница
в школе христианской
добродетели. А важнейшей
добродетелью, оградой и солью
всех остальных, является
смирение, также нашедшее
абсолютное воплощение в Матери
Божией - нашей Матери: «Как
ценно смирение! Выше веры,
выше любви, выше непорочности
славит его радостная песнь нашей
Матери: Quia respexit humilitatem...
– «призрел на смирение рабы
Своей; ибо отныне будут ублажать
Меня все роды» (598).

Слова эти, имеющие одинаковую
силу для всех христиан,



возвращают нас к утраченому
многими представлению о
таинственном единстве и
неразделенности Церкви
Христовой. Глубокое
проникновение в эту тайну,
присущее, по благодати Божией,
блаженному Эскрива, и является
главной причиной того, что
учение его распространилось по
всему миру, среди всех народов,
несмотря на различие культур,
мироощущения, образа
мышления.

Бл. Эскрива очень любил
евангельскую сцену, в которой
описывается встреча учеников со
Христом на пути в Эммаус. Двое
идут обычной дорогой, в обычный
вечер по пути в ничем не
примечательный городок. Но
рядом с ними по этому пути идет
Христос. Это - путь Божественный
и путь человеческий. В нем
воплощено Богочеловечество



Иисуса, Который Сам называл
Себя Путем.

Путь в Эммаус - это путь
обожения, путь преображения
человека в «другого Христа,
Самого Христа».

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/put-preobrazheniia-
russkaia-mysl-15-21-06-1995-evgenii-

pazukhin/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/put-preobrazheniia-russkaia-mysl-15-21-06-1995-evgenii-pazukhin/
https://opusdei.org/ru-ru/article/put-preobrazheniia-russkaia-mysl-15-21-06-1995-evgenii-pazukhin/
https://opusdei.org/ru-ru/article/put-preobrazheniia-russkaia-mysl-15-21-06-1995-evgenii-pazukhin/
https://opusdei.org/ru-ru/article/put-preobrazheniia-russkaia-mysl-15-21-06-1995-evgenii-pazukhin/

	Путь преображения, "Русская Мысль", 15-21.06.1995, Евгений Пазухин

