
opusdei.org

Познать Его,
познать себя (VI):
более мощный
язык

Бог говорит тихо, но
постоянно; в Священном
Писании, особенно в
Евангелиях, а также внутри
нас самих.

20.11.2023

Бог говорит с нами. Постоянно. Он
говорит не только словами, но и
делами. Его язык намного богаче
нашего. Он способен затронуть



тайные пружины внутри нас,
используя, например,
окружающих нас людей или
события. Бог говорит с нами в
Писании, в Литургии, через
Учение Церкви... Поскольку Он
всегда смотрит на нас с любовью,
Он ищет диалога с нами в каждом
событии, постоянно призывая нас
быть святыми. Поэтому, чтобы
услышать этот тайный язык Бога,
мы всегда должны стараться
начинать молитву с акта веры.

Изнутри...

Бог говорит, воздействуя на наши
собственные силы, которые Он
может направлять изнутри: на
наш разум – через вдохновение,
на наши чувства – через наши
переживания, на нашу волю –
через наши цели. Поэтому, как
учил святой Хосемария, в конце
молитвы мы можем сказать:
«Благодарю Тебя, Мой Боже, за



добрые намерения, чувства и
вдохновения, которые Ты мне
даровал в этом молитвенном
размышлении».

Однако, размышляя об этом, мы
можем испытать сомнение: «А как
я могу узнать, что со мной говорит
именно Он? Как я могу узнать, что
эти цели, переживания и
вдохновения – не просто мои
собственные мысли, желания или
чувства?». Нелегко ответить на
этот вопрос. Молитва – это
искусство, которому учатся со
временем и с помощью духовного
руководства. Но мы можем
сказать, что от Бога исходит всё,
что побуждает нас больше любить
Его и других людей и исполнять
Его волю, даже если это связано с
жертвой и самоотверженностью.
Многие люди, привыкшие
молиться, могут сказать: «В своей
молитве я думаю о том же, о чем и
в течение дня, но с одним



отличием: я завершаю ее с такой
мыслью в сердце: “Не Моя воля, но
Твоя да будет”. В другие моменты
со мной этого не происходит».

Бог часто обращается
непосредственно к сердцу, язык
которого Он знает как никто
другой. Он делает это через
глубинные желания, которые Сам
же и сеет. По этой причине
слушание Бога часто состоит в
том, чтобы погрузиться в
собственное сердце и набраться
смелости изложить Ему свои
желания, с целью понять, что
ведет нас к исполнению Его воли,
а что нет. Чего я действительно
желаю? Почему? Откуда берутся
эти позывы? Куда они меня ведут?
Не обманываю ли я себя, делая
вид, что их нет, и игнорируя их?
Относительно этих вопросов,
привычных для тех, кто хочет
жить молитвенной жизнью, Папа
Франциск советует: «Чтобы не



ошибиться, нужно (…) спросить
себя: за всей этой видимостью и
ощущениями, знаю ли я себя?
Знаю ли, что радует или печалит
мое сердце?»[1].

Помимо того, что Бог обращается к
нашему сердцу и разуму, Он также
говорит с нами через наши 
внутренние чувства: Он
обращается к нашему
воображению, вызывая в нём
сцену или образ; обращается к
нашей памяти, вызывая в ней
воспоминание или слова, которые
могут быть ответом на нашу
молитву или указанием на Его
желания. Так, к примеру,
произошло со святым Хосемарией
8 сентября 1931 года. Он молился в
церкви Patronato de Enfermos без
особого желания, и, как он сам
рассказывает, с разгулявшимся
воображением: «Я понял, что, сам
того не желая, повторяю
определенные слова на латыни,



на которых никогда не
сосредотачивался, и которые не
имел причин держать в памяти.
Даже сейчас, чтобы вспомнить их,
мне нужно прочитать их на
листочке, который я всегда ношу в
кармане, чтобы записывать то,
чего хочет Бог (...) Инстинктивно,
по привычке, я прямо там, в
пресвитерии, записал эту фразу,
не придав ей значения. Вот слова
Писания, которые повторяли мои
губы: “et fui tecum in omnibus
ubicumque ambulasti, firmans
regnum tuum in aeternum” (“и [Я]
был с тобою везде, куда ни ходил
ты, укрепляя царство твое
навеки”, ср. 2Цар., 8–13). Я
сосредоточил свой разум на
значении этой фразы, медленно
повторяя её. А потом, в тот день
вечером, и сегодня, когда я вновь
прочёл эти слова (поскольку,
повторяю, Бог словно решил
показать мне, что они Его, ведь я
всякий раз забываю их), я хорошо



понял, что Иисус Христос дал мне
понять для нашего утешения, что
“Дело Божие будет с Ним повсюду,
утверждая Его царствование
навеки”»[2].

Бог также может использовать
заметки, которые мы делаем во
время реколлекций или в
процессе обучения, чтобы
говорить с нами, особенно если
мы перечитываем их в молитве,
пытаясь понять их смысл.
Возможно, там мы сможем найти
путеводную нить или
повторяющиеся мысли, которые
подскажут, что Господь хочет нам
сказать.

Неустанный шёпот

Это правда, что порой Господь
говорит ясным и
сверхъестественным образом, но
обычно это не так. Обычно Бог
говорит тихим голосом, и поэтому
иногда мы не замечаем те



маленькие дары, – цели,
переживания и вдохновения, –
которые Он предлагает нам в
простой молитве. С нами может
случаться подобное тому, что
случилось с сирийским
военачальником Нееманом,
который, когда пророк Елисей
посоветовал ему семь раз омыться
в реке, чтобы исцелиться от
проказы, сетовал: «Вот, я думал,
что он выйдет, станет и призовет
имя Господа, Бога своего, и
возложит руку свою на то место и
снимет проказу» (4 Цар. 5,11).

Нееман обратился к Богу Израиля,
но ожидал чего-то
знаменательного и даже громкого.
К счастью, его рабы заставили его
одуматься: «Если бы что‐нибудь
важное сказал тебе пророк, то не
сделал ли бы ты? А тем более,
когда он сказал тебе только:
“омойся, и будешь чист”» (4 Цар.
5,13). Военачальник возвратился,



чтобы исполнить, казалось бы,
довольно ординарный совет, и
таким образом соприкоснулся со
спасительной силой Божией. В
молитве надлежит ценить эти
маленькие лучи уже известного,
побуждения Святого Духа к 
привычному, переживания
небольшой интенсивности, легкие
цели, не пренебрегая их
прозаичностью, поскольку всё это
может быть от Бога.

На вопрос о молитве кардинал
Ратцингер, будущий Папа
Бенедикт XVI, ответил: «Обычно
Бог не говорит слишком громко,
но Он обращается к нам снова и
снова. Возможность услышать
Его, естественно, зависит от того,
насколько приёмник, назовём его
так, и передатчик находятся на
одной волне. В наше время, при
нашем образе жизни и
мышления, между ними слишком
много помех и настроиться на



нужную волну особенно трудно.
Очевидно, что Бог не говорит
слишком громко, но на
протяжении всей жизни Он
обращается к нам через знаки или
других людей, которых мы
встречаем. Достаточно просто
быть немного внимательными и
не позволять внешним вещам
полностью поглотить себя»[3].

Эта способность к вниманию во
многом связана со внутренним
сосредоточением – а порой и с
внешним, – и над этим мы
должны работать. Чтобы внимать
Богу, необходимо стремиться
находить моменты, когда мы
отстраняемся от повседневной
суеты и встречаемся с Ним в
уединении. Для этого нам нужна
тишина.

На самом деле, Бог говорит с нами
тысячью различных способов.
Может случиться так, что мы



настолько привыкнем к Его
дарам, что перестанем замечать
их и не узнаем Его, как это
происходило с земляками Иисуса:
«Не плотников ли Он сын? Не Его
ли Мать называется Мария, и
братья Его Иаков и Иосий, и
Симон, и Иуда? И сестры Его не
все ли между нами?» (Мф 13,55-56).
Мы должны просить Святого Духа
раскрыть нам глаза, отверзнуть
наши уши, очистить наше сердце
и просветить нашу совесть, чтобы
мы могли распознавать Его
неустанный шёпот, Его
бессмертный голос внутри нас.

Бог уже говорил с нами

Когда Иисус, отвечая ученикам
Иоанна Крестителя, перечисляет
свидетельствующие о Нём Самом
знамения – «слепые прозревают и
хромые ходят, прокаженные
очищаются и глухие слышат,
мертвые воскресают и нищие



благовествуют» (Мф 11,5), – Он
возвещает об исполнении
древних пророчеств Священного
Писания о Мессии. Дело в том, что
Бог говорил и говорит с каждым
из нас явно через Священное
Писание: «Ибо в священных
книгах Отец, Который на небесах,
с великой любовью идёт
навстречу Своим чадам и с ними
беседует»[4]. Поэтому «чтение
Священного Писания должно
сопровождаться молитвой, дабы
возникало собеседование между
Богом и человеком; ибо “мы
беседуем с Ним, когда молимся;
мы слушаем Его, когда читаем
Божественные изречения” (Св.
Амвросий, Об обязанностях
служителей, 1. 20. 88: PL 16, 50)[5].
Слова Библии не только
вдохновлены Богом, они также
являются вдохновением от Бога.

Особым образом мы слышим Бога
в Евангелиях, где собраны слова и



деяния Господа нашего Иисуса
Христа. Так подчеркивает это
автор Послания к Евреям: «Бог,
многократно и многообразно
говоривший издревле отцам в
пророках, в последние дни сии
говорил нам в Сыне» (Евр. 1,1-2).
Святой Августин считал
Евангелие «устами Христа: Он
воссел на Небесах, но не перестает
говорить на земле»[6]. Вот почему
наша молитва живет
размышлениями над Евангелием:
читая его, размышляя над ним,
перечитывая, запоминая,
обдумывая снова и снова
содержащиеся в нем слова, Бог
обращается к нашему сердцу.

Святой Хосемария, следуя
традиции Церкви, постоянно
рекомендовал слушать Бога через
размышление над Евангелиями:
«Я советую тебе: во время своей
молитвы стань участником
евангельских историй. Сперва



представь себе тот или иной
эпизод – это поможет тебе
собраться и задуматься над ним.
Потом напряги свой ум и
сосредоточься на какой-то одной
особенности Учителя: на Его
добром сердце, на Его смирении и
чистоте, на Его готовности
исполнить волю Отца. Затем
расскажи Ему: что бы ты сделал в
подобной ситуации, что ты
переживаешь сейчас и что с тобой
бывало. Будь внимателен, ибо не
исключено, что Он захочет на что-
то тебе указать – и тогда на тебя
снизойдет вдохновение, появится
проницательность. Возможно, что
ты услышишь дружеский укор»[7].
Наши усилия выражаются в
конкретных действиях: 
представить себе тот или иной
эпизод, стать участником
евангельских историй, 
сосредоточиться на какой-то
особенности Учителя, рассказать
Ему, что с нами происходит...



Затем может последовать ответ
Бога: возможно, Он захочет 
указать нам на что-то, пробудить
внутренние движения в нашей
душе, заставить нас что-то 
осознать. Так и строится диалог с
Ним.

В другой момент святой
Хосемария также призывал нас
созерцать Иисуса Христа и
подражать Ему следующими
словами: «Будь персонажем этого
божественного сюжета и
реагируй. Созерцай чудеса Христа,
услышь, как стекается и
расходится толпа вокруг Него,
обменивайся дружескими
словами с первыми двенадцатью
[учениками]... Смотри Господу в
глаза и влюбляйся в Него, чтобы
становиться другим Христом»[8].

Созерцать, слышать,
обмениваться дружескими
словами, смотреть – это действия,



требующие пробуждения и
приведения в движение наших
способностей и чувств, нашего
воображения и интеллекта. Ибо
каждый из нас находится там, на
каждой странице Евангелия.
Каждый эпизод, каждый поступок
Иисуса наполняет смыслом и
освещает мою жизнь. Его слова
обращены ко мне и
поддерживают мое
существование.

1 Франциск, Апостол. увещ.
Christus vivit, 25-III-2019, п. 285.

2 Св. Хосемария, Apuntes íntimos, п.
273; по книге Андреса Васкеса де
Прада, El Fundador del Opus Dei, том
I, стр. 385-386.

3 Йозеф Ратцингер, La sal de la
tierra (исп.: Соль
земли).Издательство Palabra,
Мадрид, 1997, стр. 33.



4 II Ватиканский Собор, Догм.
Конст. Dei Verbum, п. 21. Ср.
Катехизис Католической церкви,
п. 2700.

5 II Ватиканский Собор, Догм.
Конст. Dei Verbum, n. 25. Ср.
Катехизис Католической церкви,
п. 2653.

6 Св. Августин, Проповедь 85, 1.

7 Св. Хосемария, Друзья Божии, п.
253.

8 Св. Хосемария, Заметки,
сделанные во время размышления
12-X-1947; опубликовано в Mientras
nos hablaba en el camino, стр. 36.

Фото: Benjamin Davies (Бенджамин
Дейвис), опубликовано на сайте
Unsplash.

Хосе Брахе



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru-ru/article/poznat-ego-poznat-sebia-
vi-bolee-moshchnyi-iazyk/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poznat-ego-poznat-sebia-vi-bolee-moshchnyi-iazyk/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poznat-ego-poznat-sebia-vi-bolee-moshchnyi-iazyk/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poznat-ego-poznat-sebia-vi-bolee-moshchnyi-iazyk/

	Познать Его, познать себя (VI): более мощный язык

