
opusdei.org

Послание Прелата
(ноябрь 2012)

Начинается серия писем, в
которых Прелат размышляет
о символе веры. В ноябре он
предлагает подумать о Боге-
Отце.

31.12.2012

Возлюбленные, да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!

Внимая голосу преемника Петра,
Церковь желает, чтобы все верные
вновь утвердились в своем
единении со Христом, чтобы мы



сосредоточеннее размышляли над
истинами, открытыми нам Богом.
Она просит нас ежедневно
обновлять горячее стремление с
радостью следовать по
указанному Им пути и, вместе с
тем, прилагать больше усилий в
апостольском служении, чтобы
все люди на свете могли познать
Христа. Давайте поблагодарим
Пресвятую Троицу за ту великую
поддержку, которую, в этом у меня
нет ни малейших сомнений, Она
дарует многим душам в эти
месяцы – и постараемся щедро
ответить на эту небесную
благодать.

В течение следующих месяцев я
собираюсь обращаться к одному
из пунктов учения католической
веры, чтобы каждый из вас в
молитве размышлял над ним и
старался сделать практические
выводы в своей жизни. Святой
Отец советует нам внимательнее



рассмотреть статьи Катехизиса,
посвященные основам «Верую». 
«Где находится самая главная
формула нашей веры? – задается
вопросом Бенедикт XVI. – Где
найти истину, которую так
достоверно нам передали и
которая является светом в
нашей повседневной жизни?» [1]
Сам же Папа нам отвечает: «В
Верую, в Исповедании веры, в
Символе веры мы соединяемся с
событиями, происходящими с
Ликом и жизнью Иисуса из
Назарета. Слова апостола Павла,
обращенные к христианам из
Коринфа, становятся
действительностью: «Ибо я
первоначально преподал вам,
что и сам принял (...)» (1Кор 15,
3-4) [2] .

По случаю Года веры,
провозглашенного Павлом VI в
1967 году, святой Хосемария
призывал заглядывать глубже в



содержание Символа Веры.
Давайте время от времени
прибегать к его совету.
Подчеркнув в очередной раз, что в
Opus Dei мы всегда и всё sentíre
cum Ecclésia, переживаем
вместе с Церковью Христовой,
нашей Матерью [3] , он добавил: 
«Поэтому я хочу вместе с вами
сейчас кратко и лаконично
вспомнить основные истины
святого Символа веры – тот
вклад, который Бог открыл и
доверил Церкви» [4] . Постоянно,
но особенно в этом году, я
настаиваю на том, чтобы вы с
усердием распространяли
доктрину Церкви. Каждый день
мы все отчетливее видим эту
необходимость, ведь множество
людей, называющих себя
христианами, и даже католиками,
не способны аргументировать
причины своей веры, тем, кто
никогда не слышал о
Евангельской вести или



недостаточно знает об истине,
переданной Апостолами и верно
сохраняемой Церковью.

Бенедикт XVI выразил свое
страстное желание, чтобы в этом
году с помощью молитвы и
размышления над Символом
веры мы углубили наши
познания о важнейших истинах
веры: о Боге, человеке, Церкви,
социальной и космической
реальностях. Я хочу, чтобы всем
стало ясно, что данные
утверждения, или истины веры
(fides quoe), непосредственно
соединены с нашей 
повседневностью , они требуют
обращения, дающего
возможность по-новому
поверить в Бога ( fides qua ).
Познание Бога, встреча с Ним,
всматривание в черты Его лика
приводят в действие нашу
жизнь, позволяют Ему



проникать глубоко в сознание
человека [5] .

Существует два неразделимых
аспекта изучения доктрины
Церкви: принять истины веры
разумом и с помощью воли
воплотить их в наших поступках,
в самых малых делах, особенно в
нашем повседневном труде. Наш
Основатель писал: «В высшем и
освободительном акте свободы
нужно повиноваться как
внутренним побуждениям Духа
Святого, так и внешним
утверждениям веры.
Послушание личным
вдохновениям Духа Святого не
идет во благо той душе,
которая оспаривает
положения, заверенные
доктриной Церкви» [6] .

Вывод ясен – стоит любить и
стараться узнавать лучше
доктрину Христа, и таким образом



передавать ее другим. Мы сможем
этого достичь с Божией помощью,
внимательно останавливаясь и
размышляя над догматами веры.
Недостаточно теоретического
обучения, нужно открыть
глубокую связь между истиной,
которую мы исповедуем в
Символе веры, и нашей
повседневностью, чтобы на
самом деле эта истина стала –
как и была – светом,
освещающим наши дни, водою,
орошающей наш путь, жизнью,
преодолевающей забытье
современной жизни. «Верую»
прививает христианину
моральные ценности, в Символе
веры человек находит причины
и основание своего
существования [7] . Давайте с
благочестием молиться и
размышлять над исповеданием
веры, прося Духа Святого научить
нас любить и глубже осваивать
эти истины.



Поэтому в апостольских
разговорах, в доктринальном
образовании для тех, кто
приближается к деятельности
Прелатуры, мы постоянно
прибегаем к изучению и
повторению Катехизиса
Католической Церкви и
Компендиума . Нам, священникам,
также следует часто ссылаться на
эти издания в проповедях и
размышлениях. Итак, будем
стараться искать ответы в тех или
иных жизненных ситуациях,
обращаясь к статьям Катехизиса .
Я часто вспоминаю о том, как
святой Хосемария перечитывал
Катехизис святого Пия V
(современный Катехизис еще не
был издан) и Катехизис Пия X,
рекомендуя всем его во время
бесед.

Верую во единого Бога Отца
Всемогущего, Творца неба и земли,
видимого всего и невидимого [8] .



Первая статья Символа веры
выражает веру Церкви в
существование единого Бога,
творца, хранителя всех благ,
который управляет всей
Вселенной, но особенно, с
помощью своего провидения,
человеком. Несомненно, если мы
посмотрим чистыми глазами
на творение, то заметим, как
громко оно свидетельствует о
Боге, нашем Создателе. Как
Господь наградил Петра через
его веру, сделав его Главою
Церкви Святой (Мф 16, 13-19),
так награждает и нас,
верующих христиан, новой
ясностью: познанием Бога
через Его творение; Ибо
невидимое Его, вечная сила Его
и Божество, от создания мира
через рассматривание
творений видимы (Рим 1, 20) [9] .
Я еще раз настаиваю, произносите
Символ веры с новой верой, с
новой радостью, обретая



утешение в этих истинах, так
необходимых всем христианам.

Мы знаем, что человеческая
природа глубоко повреждена из-за
первородного греха, поэтому
человеку очень трудно познать
единого истинного Бога одним
лишь светом своего разума [10] .
Именно по этой причине Бог, во
всей Своей бесконечной
премудрости и благости,
открывает Себя человеку
постепенно в Ветхом Завете и
через Иисуса Христа завершает
полноту Своего откровения. Через
Своего Сына, Который стал
человеком, Бог ясно показывает
нам не только правду,
затуманенную грехом, но и
близость к Его божественной
жизни. Единая божественная
природа включает три различных
Лица: Отца, Сына и Святого Духа,
неразрывно связанных в
удивительном и неописуемом



общении любви. «Тайна
Пресвятой Троицы – центральная
тайна веры и христианской
жизни. Это тайна Бога в Себе.
Поэтому она составляет источник
всех других тайн веры и свет, их
озаряющий» [11] . «Троица есть
тайна веры в строгом смысле
слова, «одна из тайн, сокровенных
в Боге, которые не могут быть
познаны, если не открыты
свыше» (Ватиканский Собор I DS
3025)» [12] .

То, что Бог открывает нам Свою
тайную жизнь, чтобы мы стали
частью этого сокровища, является
самым драгоценным для нас
подарком, безвозмездным даром,
исключительным плодом Его
доброты. Поэтому уместен совет
нашего Отца: «Мы должны
всегда молиться «Верую» с
духом поклонения, любящего
созерцания и восхваления» [13] .



Прошу святого Хосемарию, чтобы
все мы с таким же старанием
произносили сredo, верую, как это
делал он на протяжении дня, в
разных обстоятельствах жизни.
Он также советовал нам: «Учись
славить Отца, Сына и Святого
Духа. Научись особым образом
почитать Пресвятую Троицу:
верую в Бога Отца, верую в Бога
Сына, верую в Бога Святого
Духа. Уповаю на Бога Отца,
уповаю на Бога Сына, уповаю на
Бога Святого Духа. Люблю Бога
Отца, люблю Бога Сына, люблю
Бога Святого Духа. Верую в
Пресвятую Троицу, уповаю на
Нее и люблю Ее» [14] . И затем
добавлял: «Почитание
Пресвятой Троицы совершенно
необходимо как духовное
упражнение для души. Оно идет
из самого сердца, хотя и не
всегда выражается в словах»
[15] . Берем ли мы во внимание
советы нашего Отца? Хотим ли на



самом деле «верить», как того
желает Бог? Не сомневаемся ли,
что Бог всемогущий и вечный?

Первая статья Символа веры
является прочным фундаментом,
на котором строится наша вера и
христианское поведение.
Накануне провозглашения Года
веры Бенедикт XVI сказал, что из
Второго Ватиканского Собора мы
должны вынести один простой,
но важный урок: христианство,
его сущность, состоит в вере в
Бога – в любви между Тремя
Лицами Пресвятой Троицы и в
личной и общинной встрече со
Христом, который ведет и
направляет нашу жизнь, а все
остальное вытекает из этого.
Собор напоминает нам, что у
Церкви, у всех ее членов, есть
задание, поручение
распространять спасительную
любовь Божию, чтобы
божественный призыв, наше



вечное блаженство, был
услышан и принят многими
людьми [16] .

Поэтому необходимо все глубже
погружаться в первую статью
«Верую». Верую в Бога! – первое и
основное утверждение Символа
веры. Весь апостольский Символ
веры говорит о Боге. Если он
говорит о человеке или о мире, то
только в соотношении с Богом. Все
статьи «Верую» зависят от первой
и позволяют нам лучше познать
Бога таким, каким Он открывался
людям. Мы должны неустанно
передавать другим имеющиеся
основы веры. Как я уже говорил в
начале письма, у нас достаточно
благодати Божией, чтобы
выполнить это задание.

В течение ноября Литургия
Церкви приглашает нас особым
образом размышлять над
вечными истинами. Вместе со



святым Хосемарией я повторяю: 
«Мы никогда не должны
потерять из вида ту цель, к
которой призваны. Какая
польза человеку, если он
приобретет весь мир, а душе
своей повредит? Или какой
выкуп даст человек за душу
свою? (Мф 16, 26) . Единственное
важное – это наша конечная
цель, между прочим
сверхъестественная, которая
собирает, совершенствует и
поднимает наши земные дела.
Ведь благодать рассчитывает
на нашу человеческую природу,
исцеляет и возвышает ее» [17] .

Мы должны быть уверены в том,
что жизнь согласно «Верую»
поможет нам лучше понять и
полюбить нашу зависимость от
Бога, вкушать безграничную
радость от сознания себя детьми
Божиими. Катехизис
Католической Церкви напоминает



нам, что вера имеет неоценимые
последствия для всей жизни. В
первую очередь, она подталкивает
нас познавать могущество и
Божие величие, поклоняясь Ему.
Верить – значит превращать всю
жизнь в благодарение за все Его
благодеяния; познавать единство
и истинное достоинство всех
людей, созданных по образу и
подобию Божию и поэтому
заслуживающих уважения и
почитания; употреблять во благо
все сотворенное, данное нам
Господом для нашего служения;
доверять Ему во всех
обстоятельствах, даже самых
тяжких [18] .

Прежде чем закончить, предлагаю
вам усерднее молиться за плоды
Ассамблеи Епископов, прошедшей
под девизом новой Евангелизации
и закончившейся несколько дней
назад. Давайте стремиться, чтобы
во всем мире, от края и до края



земли, дуновения Духа Святого
пробуждали в сердцах католиков
желание активно содействовать
новой весне веры, к которой Папа
неуклонно призывает.

Особенно молитесь за ваших
братьев, которые 3 ноября в
Базилике святого Евгения будут
рукоположены в диаконы.
Умножим наше благодарение
перед 28 ноября – днем, когда
исполнится 30 лет с момента
провозглашения Opus Dei
персональной прелатурой. С тех
пор мы получили обилие плодов –
в подтверждение слов
возлюбленного дона Альваро: «С
исполнением особого намерения
нашего Отца, Дело получит
разнообразие всех благ – ómnia
bona páriter cum illa! » [19] .

Вознесем наше благодарение
через попечительство Пресвятой
Богородицы, и заступничество



первого преемника святого
Хосемарии, который много
молился, страдал и работал, чтобы
выполнить поручение,
доверенное ему нашим
Основателем. Каждый из вас
может подкрепить свою
благодарность конкретными
намерениями: твердой верностью
Богу, обновляя каждый день свое
стремление находиться все ближе
к Иисусу.

Со всей любовью, благословляю
вас

Ваш Отец

Хавьер,

Рим, 1 ноября 2012 год.

[1] Бенедикт XVI, Проповедь на
общей аудиенции 17.10.2012.

[2] Там же.



[3] Святой Хосемария, Письмо
19.03.1967, № 5.

[4] Там же.

[5] Бенедикт XVI, Проповедь на
общей аудиенции 17.10.2012.

[6] Святой Хосемария, Письмо
19.03.1967, № 42.

[7] Бенедикт XVI, Проповедь на
общей аудиенции 17.10.2012.

[8] Римский Миссал, Верую
(Никео-Константинопольский
символ веры).

[9] Святой Хосемария, Письмо
19.03.1967, № 55.

[10] Катехизис Католической
Церкви №36-38.

[11] Катехизис Католической
Церкви №234.

[11] Там же №237.



[13] Святой Хосемария, Письмо
19.03.1967, № 55.

[14] Святой Хосемария, Кузница, №
34.

[15] Там же.

[16] Бенедикт XVI, Проповедь на
общей аудиенции 17.10.2012.

[17] Святой Хосемария, Письмо
19.03.1967, № 59.

[18] Катехизис Католической
Церкви №222-227.

[19] Послание 28.11.1982. №4
(Семейное письмо №313).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/poslanie-prelata-
noiabr-2012-2/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-noiabr-2012-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-noiabr-2012-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-noiabr-2012-2/

	Послание Прелата (ноябрь 2012)

