
opusdei.org

Послание прелата
(июль 2013 г.)

"Вы понимаете, как
прекрасна наша
католическая вера?" -
спрашивает прелат Opus Dei
в своем ежемесячном
послании. В июле он, помимо
всего прочего, размышляет
над реальностью святой
Церкви.

14.07.2013

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!



Два дня назад мы праздновали
торжество свв. апостолов Петра и
Павла — этих столпов веры,
проливших свою кровь ради
Христа в Риме. В этом городе св.
Петр установил его кафедру и
увенчал свою земную жизнь
мученичеством. Так римская
Церковь стала «матерью и главой
всех церквей града и мира» .
Поблагодарим Господа за Его
промысел, которым Он
благоволил укрепить христиан в
учении откровения и зримым
образом обеспечить единство, и
будем учиться отдавать жизнь,
умирая каждый день для
собственного «я».

Бог подготавливал основание
Церкви на протяжении всей
истории спасения. Сначала в
Ветхом Завете, избрав Израиль
Своим народом, а потом, когда
пришла полнота времен, послав
миру Своего возлюбленного Сына,



Который воплощением,
проповедью, чудесами и
призванием апостолов установил
Двенадцать, продолживших Его
искупительную миссию. «Но
рождена Церковь прежде всего из
всецелого дара Христова ради
нашего спасения, предвещенного
в установлении Евхаристии и
осуществленного на кресте». [1]
«По завершении того дела,
которое Отец поручил Сыну
исполнить на земле (ср. Ин 17, 4),
послан был Святой Дух в день
Пятидесятницы, чтобы Он
непрестанно освящал Церковь». 
[2] Так давайте же, как желал того
наш Отец, наполняться
восхищением перед двумя этими
тайнами и просить у Небес
великой веры.

Церковь всецело зависит от
воплотившегося Слова,
присутствие Которого несет миру
до скончания времен. А ею



руководит Святой Дух, обитающий
в ее лоне как в Своем храме. Будем
же благодарить за эту глубокую
связь Церкви с Пресвятой Троицей
и изумляться ей: она и мы —
святой народ Божий, мистическое
тело Иисуса Христа, обитель
Утешителя. Поэтому вполне
логично, что, исповедовав веру в
Иисуса Христа и в божество
Святого Духа, мы в «Символе
веры» возвещаем тайну Церкви,
членами которой становимся
посредством крещения, в котором
как в универсальном таинстве
спасения осуществляется дело
нашего освящения.

«Верую в единую, святую,
католическую и апостольскую
Церковь» . [3] Это исповедание
веры с перечислением четырех
атрибутов, которые
характеризуют Церковь
внутренне и в то же время
описывают ее внешне, является



отличительным признаком
католической веры. «Таковы
сущностные качества Церкви,
вытекающие из ее природы, как
того желал Христос. Но, будучи
сущностными, они в то же время
служат чертами, знаками,
отличающими ее от человеческих
объединений любого иного рода,
даже если в них также
произносится имя Христово» . [4]
«Твердо уверуем в
сверхъестественный характер
Церкви, будем исповедовать его
криками, если это необходимо,
потому что в наше время
многие... забыли об этих
важнейших истинах и пытаются
навязать иной образ Церкви,
которая не святая, не единая, не
может быть апостольской,
потому что не зиждется на
камне Петровом, не
католическая, потому что у ее
истоков стоят нелегитимный



партикуляризм и человеческие
прихоти» . [5]

Эти сильные и ясные замечания
св. Хосемарии кажутся сегодня (и
всегда) особенно актуальными.
Как недавно с сожалением
отмечал Папа Франциск, «все еще
есть люди, которые сегодня
говорят: “Христос — да, Церковь
— нет”, равно как и те, кто
заявляет: “Я верю в Бога, но не в
священников”. Но именно
Церковь ведет нас ко Христу и к
Богу; Церковь — это большая
семья детей Божьих. Конечно, в
ней есть и человеческий
элемент; у тех, кто ее составляет
— пастырей и верных — есть
недостатки, несовершенства,
грехи... Но разве это не
прекрасно, что, осознавая свои
грехи, мы встречаем
милосердие Божье, всегда
прощающее нас» [6] и дарующее
нам свое прощение посредством



Церкви — хранительницы
спасительного слова и
освящающих нас таинств?

В святой Церкви мы, католики,
обретаем нашу веру, наши
правила поведения, нашу
молитву, чувство братства,
общение со всеми братьями и
сестрами, которые уже покинули
этот мир и проходят очищение в
Чистилище (Церковь
очищающаяся) или уже (Церковь
торжествующая) наслаждаются
блаженным созерцанием, вечно
любя Трисвятого Бога. Именно
Церковь пребывает здесь и в то же
время за рамками истории,
Церковь, родившаяся под
покровом св. Марии и
продолжающая «на земле и на
небесах восхвалять ее как свою
Матерь» . [7]

Св. Хосемария день изо дня
безумно любивший святую



Церковь, учил и нас тому же. С
самого момента основания Opus
Dei он ясно видел, что, чтобы
воздать Богу всю надлежащую
славу, чтобы поставить Христа в
центр человеческих дел, оно
должно идти по своему пути под
таким девизом: «Omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam!» (лат.: « Все с
Петром через Марию к Иисусу!»)
— Мы все должны идти к Иисусу
через Марию в единстве
намерений и желаний с римским
понтификом, наместником
Христовым на земле. А в «Пути»
основатель пишет всем
католикам: «“Et unam, sanctam,
catholicam et apostolicam
Ecclesiam!” (лат.: «и во единую,
святую, католическую и
апостольскую Церковь!» ) —
Каждое из этих слов отзывается в
твоем сердце — и ты, молясь,
произносишь медленно: “Верую в
Церковь – единую, святую,



католическую и апостольскую...”
» . [8]

Церковь едина, потому что она —
«народ, объединенный единством
Отца, и Сына, и Святого Духа», [9]
и это единство образуется
посредством тройственных уз
веры, литургии (особенно
Евхаристии) и иерархического
общения. В то же время она
католическая, открыта всем
народам, всем расам и всем
культурам. Богатое разнообразие
литургических обрядов,
богословских и духовных
традиций, дисциплины не только
не сужают до минимума это
единство, а демонстрируют его.
Поэтому, «признавая, с одной
стороны, что “вне её (Церкви
Христовой) состава обретаются
многие начала освящения и
истины, которые, будучи дарами,
свойственными Церкви Христовой,
побуждают к кафолическому



единству” (ср. “ Lumen gentium ”, п.
8) ,и веря, с другой стороны, в
действие Духа Святого,
пробуждающего во всех учениках
Христовых жажду этого
единства», [10] необходимо
признавать, что спасение
обретается людьми посредством
Церкви. «Мы веруем, что “Церковь
необходима для спасения. Ибо
только Христос есть Посредник и
путь ко спасению, и Он
присутствует для нас в Своём
Теле, то есть в Церкви” (ср. “
Lumen gentium ” , п. 14 ) . Но
призвание Божье к спасению
объемлет всех людей». [11]

Итак, вы понимаете, как
прекрасна наша католическая
вера? Как говорил наш Отец, ответ
на все чаяния человеческого
сердца — это учение о том, что
святая воля Божья состоит в том, 
«чтобы все люди спаслись и
достигли познания истины» . [12]



Поэтому она предлагает своим
верным средства спасения, и
поэтому же апостольское рвение,
желание возвещать познание
Христа и Его любовь ко всем
людям естественны для
христианского призвания. Ничто
не может освободить нас от этой
ответственности, и мы должны
думать о том, как это касается
лично меня и насколько это
нужно для всего человечества.

Конечно, «те, кто не по своей вине
не знает Евангелия Христова и Его
Церкви, но все же ищет Бога
искренним сердцем и под
воздействием благодати
стремится исполнять своими
делами Его волю, познаваемую
голосом совести, могут обрести
вечное спасение». [13] Однако,
Господь благоволил полагаться на
наше сотрудничество в деле
евангелизации: каждый из нас в
своем окружении должен



ежедневно возвещать это
спасительное послание и
прилагать свои усилия к
осуществлению искупительного
дела. Ведь, как говорил св.
Хосемария, мы не должны
забывать, «что совесть может
исказиться из-за вины,
ожесточиться во грехе и
сопротивляться спасительному
деянию Божьему. Отсюда
необходимость проповеди учения
Христова, истин веры и
нравственных норм» и отсюда же
необходимость таинств,
установленных Иисусом Христом
в качестве источников Его
благодати и лекарства от
немощей, порождаемых нашим
состоянием падшей природы» . [14]

«Так Церковь одновременно
молится и трудится, чтобы мир во
всей своей полноте превратился в
народ Божий, Тело Господне и
Храм Святого Духа, и во Христе,



Главе всего, была воздана всякая
честь и слава Творцу и Отцу всех».
[15]

Нам выпало жить в эпоху, когда
необходимость трудиться над
созиданием Церкви особенно
безотлагательна. Ни на мгновение
не будем падать духом и
поддаваться пессимизму в
условиях релятивизма и
безразличия, прежде всего, в
отношении Бога, которое
распространяется повсеместно,
как масляное пятно. Если мы
всерьез воспринимаем свою веру,
то должны с радостью прилагать
все большие усилия к тому, чтобы
приобретать души для Бога и
Церкви. Не думайте, что это
задача для титанов: нам нужна
только полная решимость
посвятить всю свою жизнь Богу.
Параклит непрестанно действует
в сердцах, пробуждая в каждом в
самых непредсказуемых



ситуациях пламенную жажду
вечности, сверхъестественной
жизни. И мы, каждый из нас,
должны быть готовы следовать
его вдохновениям. «Быть
Церковью, быть народом
Божьим по великому замыслу
Отчей любви значит быть
закваской Божьей в нашем
человечестве, возвещать и нести
спасение Божье нашему миру,
который так часто бывает
растерян, нуждаясь в ответах,
которые вдохновляли бы его и
давали бы надежду и новые
силы, чтобы идти по пути» . [16]

Повторяю, наполнимся доверием
и не будем унывать. Наша эпоха
представляет нам множество
чудесных возможностей, чтобы
научиться добру и возвещать его.
Ежедневно нам предоставляются
возможности проявить свою
любовь к Господу, говоря о Нем с
теми, кого мы встречаем на



нашем пути. Удвоим свое
упование на Него. «Бог сильнее
всех , — восклицает Святой Отец.
— И знаешь почему? Потому что
Он — Господь, единственный
Господь. И мне хотелось бы
добавить, что реальность, пусть
порой мрачная, запятнанная
злом, может измениться, если
мы первыми привнесем в нее
свет Евангелия, озаряя им всю
нашу жизнь. Когда на большом
стадионе в темную ночь кто-то
зажигает свет, этот свет еле-еле
видится. А, если семьдесят
тысяч зрителей зажгут свои
светильники, то осветится весь
стадион. Так будем же стараться,
чтобы наша жизнь стала светом
Христовым; давайте все вместе
озарять всю эту реальность
светом Евангелия» . [17]

Ответим на эти слова римского
понтифика, изо дня в день
стремясь к тому, чтобы в нашем



труде, в семейной и общественной
жизни, в спортивных занятиях, во
всем всегда сиял свет
последователей Иисуса Христа,
подпитываемый молитвой и
частым участием в таинствах
исповеди и Евхаристии.

По случаю праздника св.
Хосемарии по всему миру к
небесам вознесено было
множество молитв, особенно во
время святой Жертвы Мессы.
Будьте уверенны, что это были,
как часто говаривал
возлюбленный о. Альваро, 
«молитвы туда и обратно» :
Господь возвратит их нам, чтобы
они принесли плоды в нас самих
и в наших друзьях.

Через пару недель я поеду в
Бразилию, чтобы сопровождать
Святого Отца во время Всемирного
дня молодежи, который пройдет в
Рио-де-Жанейро в конце июля.



Затем, если Богу будет угодно, я
собираюсь немного времени
провести в Чили, Уругвае и
Аргентине, чтобы лично
поговорить с моими дочерьми и
сыновьями и прочими людьми,
которым помогает прелатура,
выполняя тот труд, который
особенно нужен Церкви и в
котором Папа Франциск
поддерживает всех и каждого,
чтобы учение Христово
распространилось по всему миру.
Об этом он говорил мне 10 июня.
Молитесь о нем и в его
намерениях. Как и во всех иных
случаях, я рассчитываю на
молитвы всех вас о том, чтобы
Господь излил обильные
духовные плоды на Бразилию и на
все другие места, где я планирую
побывать. Вышеупомянутые
события побуждают нас глубже
соединиться с преемником
Петровым: мы все должны с
сыновней любовью поддерживать



его, слившись с ним и с его
служением Церкви и душам.

На 7 июля приходится годовщина
того дня, когда о. Альваро
попросил о принятии в Дело. Его
заступничеству препоручаю я
верность всех нас нашему
христианскому призванию.
Потом, 16 июля, мы будем
праздновать праздник
Приснодевы Кармилской. Ее я
прошу, чтобы своим материнским
ходатайством Она наполнила нас
жаждой святости и апостольским
рвением.

Я заканчиваю это послание в
Сарагосе, куда приехал по
приглашению поместного
архиепископа, чтобы
благословить статуи св.
Хосемарии и бл. Иоанна Павла II,
которые выставляются для
почитания верующими в одной из
церквей этого города. Затем я



отправлюсь в Памплону, где
проведу несколько дней до
отъезда в Америку. Не
переставайте молиться в моих
намерениях.

Со всей любовью вас
благословляю,

Ваш Отец

+ Хавьер

Сарагоса, 1 июля 2013 г.

[1] «Катехизис Католической
Церкви», п. 766.

[2] II Ватиканский собор,
догматическая конституция «
Lumen gentium » , п. 4.

[3] «Римский миссал», «Никео-
константинопольский символ
веры».



[4] Св. Хосемария, проповедь
«Верность Церкви» от 4 июня 1972
г.

[5] Св. Хосемария, проповедь
«Сверхъестественное
предназначение Церкви» от 28
мая 1972 г.

[6] Папа Франциск, речь на общей
аудиенции от 29 мая 2013 г.

[7] Св. Хосемария, проповедь
«Сверхъестественное
предназначение Церкви» от 28
мая 1972 г.

[8] Св. Хосемария, «Путь», п. 517.

[9] Св. Киприан, «Воскресная
молитва»,23 (PL 4, 553).

[10] Павел VI, «Символ веры (“
Credo ” народа Божьего )», 30-
VI-1967, п. 22.

[11] Там же, п. 23.



[12] 1 Тим 2, 4.

[13] Там же, п. 23.

[14] Св. Хосемария, проповедь
«Сверхъестественное
предназначение Церкви» от 28
мая 1972 г.; ср. св. Фома
Аквинский, « S umma Th eologiae ».
q. 62, a. 1 и q. 61, a. 2.

[15] II Ватиканский собор,
догматическая конституция «
Lumen gentium » , п. 17.

[16] Папа Франциск, речь на
общей аудиенции от 12 июня 2013
г.

[17] Там же.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru-ru/article/poslanie-prelata-iiul-2013-

g/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-iiul-2013-g/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-iiul-2013-g/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-iiul-2013-g/

	Послание прелата (июль 2013 г.)

