
opusdei.org

Послание прелата
(февраля 2011)

"Близость с Богом по
необходимости влечет за
собой близость с другими –
близкими и далекими", – вот
одна из тех мыслей, которые
предлагает к нашему
размышлению прелат Opus
Dei в своем февральском
послании.

19.02.2011

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!



Вместе с бесчисленными чадами
Церкви и другими людьми по
всему миру мы с огромной
радостью восприняли известие о
скорой беатификации раба
Божьего Иоанна Павла II,
назначенной на ближайшее 1 мая.
Эта дата – литургическая память
св. Иосифа Труженика, в текущем
году совпадает со II воскресеньем
Пасхи, посвященном
божественному милосердию,
перед которым так благоговел
незабвенный понтифик.

Лучший, как мне думается, способ
возблагодарить Троицу за этот
новый дар Церкви и всему
человечеству – это с новыми
силами, исполнившись радости,
пойти путем освящения в
условиях повседневной жизни,
которому научил нас св.
Хосемария и который Иоанн
Павел II в апостольском послании,
посвященном новому



тысячелетию, назвал главным 
«вызовом», брошенным каждому
христианину без исключения.
«Этот идеал совершенства, –
подчеркивал Папа, – нельзя
понимать неверно, как если бы он
подразумевал некий
необыкновенный образ жизни,
доступный только для некоторых
«гениев» святости. Есть
множество путей святости,
соответствующих призванию
каждого… Это хороший момент,
чтобы вновь с уверенностью
предложить всем эту “высокую
степень” повседневной
христианской жизни. Вся жизнь
церковной общины и
христианских семей должна
стремиться в данном
направлении».[1] Ту же позицию
Иоанн Павел II подтверждает и в
булле о канонизации нашего
Отца, называя его «святым
повседневной жизни».[2]



Отзвук той же неотложной
необходимости слышится и в
литургии ближайших рядовых
воскресений, когда мы читаем
пятую главу Евангелия от Матфея.
Два дня назад звучал отрывок о
блаженствах, которым начинается
Нагорная проповедь. А в
следующие воскресенья мы
услышим о следствиях этого
призыва к святости, который
Господь предлагает, показывая,
как Его учение ведет к полноте
Закона, данного Богом Моисею на
горе Синай. В конце главы Иисус
так резюмирует Свои
наставления: «Итак будьте
совершенны, как совершен Отец
ваш Небесный».[3]

Без Христа не стоит и стремиться
к этой цели: «sine me nihil potestis
facere» – «без Меня не можете
делать ничего»,[4] –
подчеркивается в Евангелии от св.
Иоанна. И каждый должен



свободно сотрудничать, открыться
на благодать Святого Духа,
ниспосылаемую нам, прежде
всего, посредством таинств – этих
осязаемых знамений благости и
премудрости Господа,
установившего их, чтобы
приблизиться к Своим творениям.
«Бог – это не некий Бог далекий,
слишком удаленный и слишком
великий, чтобы заниматься
нашими безделицами, – говорил
Бенедикт XVI. – Именно в силу
Своего величия Бог может
заботиться о мелочах. И как Он
велик, так и душа человека, сам
человек, сотворенный из вечной
любви, не мелок, а велик и
достоин любви своего Творца».
[5] Затем, говоря о трепете пред
святостью Божьей, о котором не
раз можно прочесть в Ветхом
Завете, Папа добавляет, что с
момента пришествия на землю
Мессии «святость Божья – это не
только пламенная сила, пред



которой мы должны в ужасе
бежать; это сила любви, а
потому сила очищающая,
исцеляющая все».[6]

Праздник Очищения нашей
Владычицы, который мы
празднуем 2 февраля вместе со
Сретением Господним, говорит
нам как раз-таки о необходимости
очищения от наших грехов – этого
первого и обязательного шага на
стезе святости. Над этой
евангельской сценой мы
размышляем в четвертой
радостной тайне розария, и св.
Хосемария учил нас ее созерцать, 
входя в данный эпизод из жизни
Марии. Вспомним слова нашего
Отца, когда он, отталкиваясь от
повествования св. Луки, писал: «В
этот раз, друг мой, ты понесешь
клетку с горлицами. Ты уразумел?
Она – Непорочная – покоряется
Закону, как если бы была
нечистой. Научишься ли на этом



примере ты, бестолковое дитя,
исполнять Святой Закон Божий,
даже если от тебя потребуется
жертвы? Очиститься! Ты и я
нуждаемся в очищении!
Искупление и – превыше
искупления – Любовь. Любовь, как
прижигание, которое счищает
паршу с нашей души, и как пламя,
своей божественной вспышкой
испепеляющее ветошь нашего
сердца».[7]

Прошло уже более двадцати
столетий с момента
искупительного воплощения
Сына Божьего, но, к несчастью,
грех все еще присутствует в мире.
Хотя Христос победил его
посредством Своей крестной
смерти и славного воскресения,
приложение этих бесконечных
заслуг зависит также от нашего
сотрудничества: сотворенные по
образу и подобию Божьему,
каждый и каждая из нас должны



прилагать все силы к тому, чтобы
усвоить заслуги Спасителя,
сотрудничая с Ним в приложении
искупления. Он ждет такого
служения, прежде всего, от тех,
кто пытается следовать за Ним в
Его святой Церкви – средстве и
орудии спасения для всего
человечества. Ты стараешься
отдалить от себя то, что отдаляет
тебя от Бога? Питаешь ли
ежедневно в себе жажду стать
ближе к Господу?

«Опыт греха не заставляет нас
сомневаться в своей миссии. Если
наши грехи часто мешают узнать
в нас Иисуса, то мы должны
бороться со своим убожеством и
стремиться к очищению, помня,
однако, что Бог не обещал нам
полной победы над злом уже в
этой жизни. Он только хочет,
чтобы мы продолжали бороться.
“Sufficit tibi gratia mea” – “довольно
для тебя благодати Моей” (2 Кор



12, 9), – говорит Он Павлу,
молящему удалить из его плоти
унижающее его жало. Именно в
нашей слабости проявляется Его
всесилие, которое побуждает нас
к борьбе с нашими недостатками,
даже зная, что нам не достичь
полной победы здесь, в этой
жизни. Жить по-христиански –
значит начинать все снова и
снова. Христианская жизнь – это
каждодневное возобновление».[8]

Будем эффективно бороться со
грехом и его последствиями в
нашей личной жизни, с
искренним раскаянием и
надлежащей частотой приступая
к сакраментальной исповеди и
зная, что это таинство
божественного милосердия было
установлено нашим Господом не
только для того, чтобы прощать
тяжкие грехи, но и для того, чтобы
укреплять наши души в час
борьбы с врагами нашего



освящения. «Так является
Христос: не вопреки людскому
ничтожеству, но как бы через
него. Через жизнь людей,
сотворенных из плоти,
слепленных из глины. Через наше
бытие, превращенное в
постоянное служение. Через наше
стремление стать лучше,
возлюбить ближних чистой
любовью и, покорив свой эгоизм,
отдать им себя полностью, без
остатка».[9]

Несколько лет тому назад, в
начале своего понтификата,
Бенедикт XVI предостерегал перед
частым искушением
сегодняшнего дня: ошибочно
полагать «что свобода сказать
“нет” (Богу), погрузиться во мрак
греха и поступать по
собственному усмотрению
является частью подлинного
бытия человеком; что только в
этом случае можно до конца



насладиться все широтой и
глубиной факта бытия
человеком, подлинного бытия
самими собой; что мы должны
испытать эту свободу, пусть даже
вопреки Богу, чтобы
действительно стать самими
собой. Одним словом, – говорил
Папа, – мы думаем, что, в
конечном итоге, зло есть добро,
что мы нуждаемся в нем, по
крайней мере, немного, чтобы
испытать полноту бытия».[10]

Обманчивость подобных
рассуждений, могущих порой
проникать даже в мысли людей,
желающих исполнять волю
Божью, становится очевидной,
стоит лишь присмотреться к
окружающему нас миру. Поэтому
Святой Отец отмечает: «Мы
можем видеть, что это не так,
т.е. что зло всегда отравляет, а не
возвышает человека; оно скорее
унижает и уничижает его, не



делает больше, чище и богаче, а
вредит ему и умаляет его».[11]

В этом контексте особое значение
приобретает литургическое
воспоминание Лурдской
Приснодевы, которое мы
празднуем 11 февраля. В этом
уголке Пиренеев Пресвятая
Мария, много раз явившись
бедной девочке и повелев ей
молиться о грешниках и
побуждать этому других, открыла
свое естество: «Я есмь непорочное
зачатие», т.е. творение, которое
по особой божественной
привилегии, чтобы стать Матерью
Бога, было сохранено от
первородного греха и от всякого
пятна личного греха с первого
мгновения своего зачатия.
Попросим столь великую
Заступницу, с милосердием
взирающую на нас, излить на
мир, столь нуждающийся в
искуплении, изобилующие



благодати, заслуженные ее
Сыном. Стремление всегда жить в
благодати Божьей не отдаляет
христианина от его братьев-
людей. Напротив, оно делает его
более чувствительным к
духовным и материальным
нуждам других, наделяет его
добрым сердцем, способным
сострадать и сгореть за всех и
каждого. Близость с Богом по
необходимости влечет за собой
близость с другими – близкими и
далекими. «Мы видим это в
Марии. Именно погруженная
всецело в Бога, она столь близка
ко всем людям. Именно поэтому
она может быть Матерью
всякого утешения и всякой
помощи, Матерью, к которой все
в любой нужде могут смело
обращаться в своих слабостях и
грехах, потому что она способна
понять всех и быть для всех
источником силы творческой
доброты».[12]



Эти размышления могут помочь
нам полнее и лучше использовать
благодати, которыми, как мы
надеемся, осыпает на нас
Приснодева и теперь, когда
завершается мариинский год. Он
закончится 14 февраля, в
годовщину двух вмешательств
Господа в историю Дела: во-
первых, когда Он открыл св.
Хосемарии, что Opus Dei должно
быть открыто также для женщин,
во-вторых, когда показал, как
инкардинировать в Дело первых
священников. Пусть же наше
благодарение Богу за Его
милосердие расцвело в сердце 
«сокрушенном и смиренном»,[13]
надлежаще очищенном
плодотворным принятием
таинства примирения. И
последуем совету св. Хосемарии: 
«Проси Иисуса даровать тебе
Любовь, подобную костру
очищения, в котором твоя бедная
плоть, твое бедное сердце,



очистится от земных сует, и,
опустошась, заполнится Им.
Попроси даровать тебе
отвращение ко всему светскому, –
чтобы ты искал опоры только в
Любви».[14]

В этом месяце мы отмечаем
различные годовщины. Так
давайте же вознесем наши души к
Господу: ut in gratiarum semper
actione maneamus – да пребудем
всегда в благодарении, в
благодарении постоянном! Дочь
моя и сын мой, помни, что Дело –
твое, каждого. Приближается
торжество св. Иосифа, пустившее
столь глубокие корни в традицию
Церкви и Opus Dei. В духе этого
древнего, но неувядающего культа
проведем семь воскресений,
которые христианское
благочестие посвящает
подготовке к данному празднику.
Помню, как наш Отец просил
меня, ежегодно заполняя



карманную записную книжку,
вписывать туда страдания и
радости святого патриарха, чтобы
размышлять над ними каждое из
этих воскресений. Это был способ
лучше подготовиться к празднику
того, о ком св. Хосемария с
безмерной любовью и
благодарностью говорил: «мой
отец и господин, которого я так
люблю».

Я «слетал» в духовном единении с
вами в Брюссель. Там при не
зримом присутствии нашего Отца
я увидел, как растет Дело –
сплоченное и крепкое. И тогда я
подумал, что это должно быть так,
если каждая и каждый из нас
ежедневно будет отвечать на
благодать, в том числе и потому,
что нас зовут из многих мест:
чтобы никто не мог сказать, что
мы опустили руки перед лицом
этой неотложной необходимости.



Обратимся к дону Альваро,
который праздновал свои
именины 19 февраля и
осуществлял ежедневную
апостольскую деятельность.
Пример св. Иосифа всегда
побуждал его быть внимательным
ко всем душам и, помня об этой
неотложной необходимости,
беседовал с каждым.

Вчера меня принимал на
аудиенции Святой Отец. Я пришел
к нему со всеми вами в сердце и
показал, что, как учил нас наш
Отец, мы стремимся жить omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam! –
все с Петром к Иисусу через
Марию! Папа сказал мне, что от
всего сердца благодарит за эту
помощь, и уделил всем свое
благословение. Он рассчитывает
на тебя и на меня, а потому
посвятим свою жизнь тому, чтобы
поддерживать его учительство,
духовно соединившись с ним и



его намерениями. Будем горячо
любить Папу!

Прежде чем закончить это
послание, вновь прошу вас
неустанно молиться во всех моих
намерениях, препоручая их
особенно Пренепорочной
Приснодеве, Mater pulchroe
dilectionis – Матери прекрасной
любви.

Со всей любовью вас
благословляю!

Рим, 1 февраля 2011 г.

[1] Иоанн Павел II, апостольское
послание «Novo millennio ineunte»,
6-I-2001, п. 31.

[2] Иоанн Павел II, «Litteræ
decretales» о канонизации
Хосемарии Эскривы, 6-X-2002.

[3] Мф 5, 48.

[4] Ин 15, 5.



[5] Бенедикт XVI, проповедь на
Мессе in Cena Domini, 13-IV-2006.

[6] там же.

[7] св. Хосемария, «Святой
Розарий», IV радостная тайна.

[8] св. Хосемария, «Христос
проходит рядом», п. 114.

[9] там же.

[10] Бенедикт XVI, проповедь на
торжество Непорочного зачатия,
8-XII-2005.

[11] там же.

[12] там же.

[13] Пс 51(50), 19.

[14] св. Хосемария, «Борозда», п.
814.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/poslanie-prelata-
fevralia-2011-2/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-fevralia-2011-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-fevralia-2011-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-fevralia-2011-2/

	Послание прелата (февраля 2011)

