
opusdei.org

Послание прелата
(август 2013 г.)

В этом месяце прелат
призывает нас взирать на
Марию, образец святости, и
размышлять над общением
святых.

10.10.2013

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!

При мысли о месяце августе сразу
приходит на ум сокровищница
нашей Матери – образа Церкви.
Так давайте же в ближайшие



недели с особым жаром прибегать
к Приснодеве, чтобы Она
испросила для нас у Пресвятой
Троицы чистую жизнь, помогала
нам в общении с Истиной во всем
и всегда и соделала нас
женщинами и мужчинами,
повторяю, с чистой душой, более
верной Богу, дабы мы полнее были
Церковью и Opus Dei.

Пишу вам с бразильской земли,
где как раз окончился Всемирный
день молодежи. Это были дни
огромного духовного напряжения,
которые прошли рядом со Святым
Отцом в окружении епископов,
священников и миллионов
верующих, приехавших в Рио-де-
Жанейро. Я принес Господу ваши
молитвы и ваш труд, чтобы в нас
и в тех, кто нас окружает,
умножились духовные и
человеческие дары: пусть семя
Божье, посеянное Духом Святым в



стольких сердцах, прорастет во
благо Церкви и всего мира.

Прошедший месяц был щедр на
божественные дары. Начался он с
обнародования окружного
послания « Lumen f í dei » ,
которым Папа Франциск
завершил трилогию о
богословских добродетелях,
начатую Бенедиктом XVI.
Призываю вас внимательно
поразмышлять над этим
посланием, чтобы наполниться
светом разума и устремлениями
воли и с большим запалом взяться
за новую евангелизацию.

5 июля, когда было опубликовано
окружное послание, стало
известно также о папской
апробации чуда, приписываемого
заступничеству о. Альваро и
открывшего двери к его
беатификации, а также чуда,
которое послужит канонизации



Иоанна Павла II. Меня глубоко
обрадовало то, что эти папские
акты пришлись на одну и ту же
дату, потому что мне это кажется
демонстрацией духовного
созвучия между этим великим
понтификом и моим
возлюбленным
предшественником во главе Дела.

В окружном послании Папа
напоминает, что вера в Иисуса
Христа и во все Его откровение
нам остается неизменной с
апостольских времен. «Как это
возможно? Как нам быть
уверенными в том, что мы
можем узнать “истинного
Иисуса” после стольких
столетий?» [1] Ответ на этот
вопрос, который дают многие
наши современники, с полным
основанием сводится к одному:
благодаря Церкви. «Церковь, как
любая семья, передает ее детям
содержимое своей памяти. Как



делать это, чтобы ничто не
утратилось и, что важнее,
каждый все глубже и глубже
постигал наследие веры?
Посредством апостольского
предания, хранящегося в Церкви
с помощью Духа Святого» . [2]

Эту передачу, которая актуальна
всегда, Церковь совершает, прежде
всего, в символах веры и в других
документах учительства,
разъясняющих вероучение.
Поэтому в течение ближайших
месяцев постараемся глубже
вникнуть в содержание «Credo»,
пользуясь помощью «Катехизиса
Католической Церкви» или его
«Компендиума», радуясь также
при виде того, как наша вера
сияла в жизнях святых,
вспоминаемых в течение
литургического года. Чудо,
приписываемое заступничеству
возлюбленного о. Альваро,
должно стать для нас еще одним



стимулом к тому, чтобы
воплощать в жизнь дух Opus Dei, 
«как Евангелие, ветхий и, как
Евангелие, новый» : [3] стремление
к святости в обыденной жизни,
которое Бог вверил св. Хосемарии,
чтобы он осуществил это
стремление в своей душе и в
душах множества других людей.
Когда это известие только
появилось, я призвал вас сильней
проникнуться святым ответом о.
Альваро: его верностью Богу,
Церкви и римскому понтифику,
его полным слиянием с духом
Дела, который он унаследовал от
св. Хосемарии и сохранил, передав
нам во всей полноте.

И теперь мне хотелось бы
остановиться на другой
отличительной черте Церкви:
святости. Бенедикт XVI, чтобы
помочь нам ощутить эту
реальность, подчеркивал, что на
протяжении этого года «важно



будет вновь оглянуться на
историю нашей веры,
созерцающей неисследимую
тайну пересечения святости и
греха». [4] Размышление над
святостью Церкви, являющей себя
в ее учении, в ее институциях, во
множестве ее сыновей и дочерей
на протяжении истории, пусть
подвигнет нас к глубокому акту
благодарения трисвятому Богу —
источнику всякой святости, к
осознанию нашей причастности к
откровению любви Троицы к нам:
как мы относимся к каждой
божественной Ипостаси, ощущаем
ли мы потребность любить их
каждую в отдельности?

Разъясняя природу Церкви, II
Ватиканский собор выделяет три
аспекта, в которых особенно ярко
раскрывается ее тайна: народ
Божий, мистическое тело
Христово, храм Святого Духа. Об
этих аспектах подробнее говорит



«Катехизис Католической
Церкви». [5] В каждом из них
проявляется признак святости,
который, как и прочие признаки,
отличает Церковь от любого иного
человеческого объединения.

Наименование «народ Божий»
восходит к Ветхому Завету. Яхве
избрал Израиль как Свой особый
народ, как предзнаменование и
предвестие окончательного
народа Божьего, который
установит Иисус Христос
посредством жертвы крестной. 
«Но вы — род избранный,
царственное священство, народ
святой, люди, взятые в удел, дабы
возвещать совершенства
Призвавшего вас из тьмы в чудный
Свой свет» . [6] «“Gens sancta” —
народ святой, состоящий из
убогих творений: этим очевидным
противоречием отмечен один из
аспектов тайны Церкви. Церковь,
будучи божественной,



одновременно и человеческая,
потому что она образуется
людьми, а у нас, у людей, есть
недостатки: “omnes homines terra
et cinis” , все мы — прах и пепел».
[7]

Эта истина должна побудить нас к
покаянию, к боли любви, к
воздаянию, но ни в коем случае не
ввергнуть нас в уныние и
пессимизм. Не будем забывать,
что Сам Иисус сравнил Церковь с
полем, на котором растет и
пшеница, и плевелы, или с
рыбацкой сетью, которая собирает
и хорошую, и плохую рыбу, и что
только в конце времен одни будут
окончательно отделены от других.
[8] Кроме того, заметим, что уже
сейчас, на земле, добра больше,
чем зла, а благодать сильнее
греха, хотя порой ее действие не
так очевидно. «Личная святость
многих верующих бывает не столь
явной. Зачастую мы не видим ее в



обычных, заурядных, но святых
людях, которые трудятся и
живут среди нас. Для земного
зрения лучше видны грех и
неверность: они больше
бросаются в глаза» . [9] Господь
желает, чтобы мы, Его дочери и
сыновья из Opus Dei и все прочие
христиане, напоминали всем
мужчинам и женщинам, что они
получили «это призвание к
святости и должны стараться
ответить на благодать и быть
святыми лично» . [10]

Церковь — «мистическое тело
Христово» . «С течением времени
Господь Иисус созидает Свою
Церковь с помощью таинств,
истекающих из Его полноты.
Благодаря этим средствам
Церковь делает своих членов
причастниками тайны смерти и
воскресения Иисус Христа по
благодати Духа Святого,



животворящего ее и движущего
ею». [11]

Потому Церковь «свята, хотя и
содержит в себе грешников,
потому что у нее нет иного
источника жизни, кроме
благодати. Ее члены, конечно,
подпитываются этой жизнью и
освящаются. Если они отпадают
от нее, то совершают грехи и
пятнают свои души, что мешает
распространению святости
Церкви... Церковь страдает и
творит покаяние за эти грехи,
обладая силой избавить от них
Кровью Христа и даром Духа
Святого». [12] «Прежде всего, тело
отсылает нас к живой
реальности. Церковь — это не
социальная, культурная или
политическая организация, а
живое тело, странствующее и
действующее в истории. И у
этого тела есть Глава — Иисус,
Который ведет, питает и хранит



его... Как для жизни тела нужно,
чтобы в нем циркулировала
жизненная лимфа, так и мы
должны позволить Иисусу
действовать в нас, чтобы нас
вело Его слово, питало и
животворило Его
евхаристическое присутствие,
чтобы Его любовь вдыхала силы
в нашу любовь к ближнему. И
так всегда! Всегда, всегда!
Возлюбленные братья и сестры , 
— настаивает Святой Отец, —
пребудем в единении с Иисусом,
укоренимся в Нем, будем
строить свои жизни в
соответствии с Его Евангелием,
будем питаться ежедневной
молитвой, слушанием слова
Божьего и участием в
таинствах» . [13]

Всем известно, что человеческое
тело состоит из различных
органов и членов, каждый из
которых выполняет собственную



функцию под руководством
головы во благо всего организма.
Поэтому в Церкви по воле Божьей 
«существует многообразие и
различие задач и функций, не
единообразие, а богатство даров,
уделяемых Духом Святым. Но в
то же время в ней царит
общение и единство: все
взаимосвязаны друг с другом и
вместе созидают единое живое
тело, глубоко соединенное со
Христом» . [14] Это единение со
Христом, незримой Главой
Церкви, должно по необходимости
проявляться в глубоком единении
со зримой главой — римским
понтификом — и со всеми
епископами, пребывающими в
общении с апостольским
престолом. Будем же ежедневно
молиться, подобно св. Хосемарии,
о единении всех в святой Церкви.

С древних времен говорилось, что
в мистическом теле Христовом



Дух Святой выполняет роль души
в теле: поддерживает в нем
жизнь, хранит в единстве, делает
возможным его развитие, пока
оно не достигнет совершенства, к
которому предназначил его Бог
Отец. «Церковь — не комплекс
вещей и интересов, а храм
Святого Духа: храм, в котором
действует Бог, храм, в котором
каждый из нас является его
живым камнем благодаря дару
крещения. Отсюда следует, что
никто из нас небесполезен для
Церкви... Никто не
второстепенен» . [15]

Как члены одного мистического
тела мы, христиане, можем и
должны помогать друг другу в
достижении святости посредством
общения святых, которое мы
исповедуем в апостольском
символе. Помимо того, что все мы,
верные, сопричастны « magnalia
Dei » — богатствам Божьим (вере,



таинствам, различным духовным
дарам), выражение «общение
святых» «также обозначает
общение между святыми людьми
( sancti ), т.е. между теми, кто
благодатью соединен со Христом
умершим и воскресшим»: [16]
святые Рая, души, проходящие
очищение в Чистилище, и мы, все
еще ведущие на земле сражения
внутренней битвы. Мы образуем
единую семью — семью детей
Божьих во славу Пресвятой
Троицы: насколько полно мы
заботимся о ней?

Св. Хосемария испытывал
подлинное утешение, когда
размышлял над этой истиной
веры, благодаря которой ни один
крещеный не может чувствовать
себя одиноким: ни в своей
духовной борьбе, ни в
материальных затруднениях. Эту
уверенность мы ощущаем в
строках в «Пути»: « Общение



Святых... Как бы это сказать? –
Ну, вот: ты знаешь, что такое для
тела – переливание крови? А для
души это будет Общение Святых
» . [17] А чуть позже наш
основатель добавляет: « Тебе
будет легче исполнять свой долг,
если ты подумаешь о том, как
помогают тебе братья. И как ты
отказываешь им в помощи – когда
неверен » . [18]

Давайте же всегда сохранять
мужество, дочери и сыновья мои.
Даже если порой нам случается
оступиться, даже если иногда мы
чувствуем слабость и бессилие в
духовной борьбе, у нас всегда есть
возможность с помощью
благодати Божьей вновь пойти по
пути к святости. Нас окружает
множество святых — верных
Господу людей, которые
постоянно снова и снова
начинают путь своей внутренней
жизни.



С другой стороны, нам достаточно
поднять глаза к небесам. И эту
уверенность лишний раз вселяет
в нас великое торжество, которое
мы будем праздновать 15 августа:
Взятие на небеса Пресвятой
Богородицы. В твердом уповании
на заступничество Иисуса Христа,
непрестанно ходатайствующего за
нас перед Богом Отцом, [19] какое
величайшее утешение, какую
глубочайшую поддержку мы
ощущаем при созерцании нашей
Матери, всегда заботящейся о
спасении христиан и всех людей!
В Пресвятой Деве Церковь уже
достигла своего совершенства, в
силу которого у нее нет ни пятна,
ни порока. [20] Но мы, все верные,
должны все еще стараться
победить в этой благородной
борьбе за святость, внутренне
отвращаясь от греха, и для этого
возносить глаза к Марии —
образцу добродетелей, сияющему
для всей общности избранных. 



[21] Давайте же прибегать к ней
во всех превратностях жизни
Церкви и каждого из нас лично. «
Мама! – Взывай к Ней громче. –
Она тебя слышит, Она видит, что
ты в опасности. – Она покроет
тебя благодатью Сына и
успокоит, и утешит. – И ты
почувствуешь себя окрепшим для
новых сражений » . [22]

Пусть этот молитвенный вопль с
великой силой вознесется к
небесам ото всех уголков земли,
чтобы 15 августа обновить
посвящение Opus Dei
нежнейшему и непорочному
сердцу Марии. Глубоко
соединившись в молитве, будем
просить у благости Божьей всех
благодатей, в которых нуждается
мир, Церковь и каждый из нас.

Со всей любовью вас
благословляю,

ваш отец



+ Хавьер.

Ситию да Ароейра, 1 августа 2013 г.

[1] Папа Франциск, окружное
послание « Lumen fídei » от 29
июня 2013 г., п. 38.

[2] Там же, п. 40.

[3] св. Хосемария, послание от 9
января 1932 г., п. 91.

[4] Бенедикт XVI, апостольское
послание « Porta f í dei » от 11
октября 2011 г., п. 13.

[5] ср. «Катехизис Католической
Церкви», пп. 781-810.

[6] 1 Петр 2, 9.

[7] св. Хосемария, проповедь
«Верность Церкви» от 4 июня 1972
г.

[8] ср. Мф13, 24-30. 47-50.



[9] св. Хосемария, проповедь
«Верность Церкви» от 4 июня 1972
г.

[10] Там же.

[11] Павел VI, «Торжественное
исповедание веры (“Credo”народа
Божьего)», 30 июня 1968 г., п. 19.

[12] Там же.

[13] Папа Франциск, речь на
общей аудиенции от 19 июня 2013
г.

[14] Там же.

[15] Папа Франциск, речь на
общей аудиенции от 26 июня 2013
г.

[16] «Компендий Катехизиса
Католической Церкви», п. 195.

[17] св. Хосемария, «Путь», п. 544.

[18] Там же, п. 549.



[19] ср. Евр 7, 25.

[20] ср. Еф 5, 27.

[21] ср. II Ватиканский собор,
догматическая конституция «
Lumen gentium » , п. 65.

[22] св. Хосемария, «Путь», п. 516.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/poslanie-prelata-
avgust-2013-g-2/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2013-g-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2013-g-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2013-g-2/

	Послание прелата (август 2013 г.)

