
opusdei.org

Послание Прелата
(август 2012)

"Пресвятая Дева - образец
поведения для нас", - пишет в
своем послании прелат Opus
Dei. В этом месяце его
размышления сосредоточены
вокруг торжества Успения
Богородицы.

11.10.2012

Возлюбленные: да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!

В этом месяце наши сердца и
взгляды устремлены к торжеству



Успения нашей Владычицы,
которое Церковь празднует 15
августа. При виде красоты нашей
Матери, которую Бог вознес телом
и душой в небесную славу, пред
столь возвышенным образом еще
более воспламеняется наша
сыновняя любовь, и, сознавая
свою негодность и ничтожество,
мы просим вместе с Церковью: 
«damanumlapsis, feropemcaducis»
( лат.: «подай руку ослабшим,
даруй помощь падшим»),[1] т.е.
нам, ограниченным и немощным.
А потом с дочерней и сыновней
благодарностью, подобно св.
Хосемарии, повторяем, всем
сердцем погружаясь в смысл этих
слов: «Матерь! Матерьнаша!
МояМатерь!»

Первое чтение Мессы рисует
перед нами сцену, описанную св.
Иоанном в книге Откровения: «И
отверзся храм Божий на небе, и
явился ковчег завета Его… И



явилось на небе великое знамение:
жена, облеченная в солнце; под
ногами ее луна, и на главе ее венец
из двенадцати звезд».[2]
Комментируя этот отрывок из Св.
Писания, Бенедикт XVI (будем
больше молиться о нем и в его
намерениях) вопрошает: «Что же
знаменует собой ковчег? Что же
является? В Ветхом Завете это
символ присутствия Бога
посреди Его народа. Но теперь
символ уступил место
реальности. Новый Завет
говорит нам, что истинный
ковчег завета – это живая и
конкретная личность:
Приснодева Мария. Бог не живет
в мебели. Бог живет в личности,
в сердце: в Марии, которая
носила в своем лоне
предвечного Сына Божьего,
ставшего человеком, Иисуса –
нашего Господа и Спасителя».[3]



В ней благодаря воплощению
Слова в ее чистейшем чреве
полностью совершились
божественные обетования,
данные древнему народу Израиля.
Бог заключил новый и
окончательный завет уже не с
одной нацией, а со всем
человечеством, и не на горе
Синай, а в непорочном лоне
Марии, где Слово стало плотью,
чтобы поселиться среди нас.
Возблагодарим же нашу
Владычицу за то, что она своим
смирением, послушанием и
чистотой совершеннейшим
образом соработала с замыслом
Божьим. Попросим ее, чтобы и мы
– ее дочери и сыновья, мужчины и
женщины всех времен –
следовали ее примеру, изо всех
сил и с помощью Божьей
взращивая в себе добродетели,
сиявшие в нашей Матери. По
случаю этого торжества призываю
вас, следуя наставлениям Святого



Отца и лучезарному примеру св.
Хосемарии, поразмышлять и
сделать для себя практические
выводы из созерцания этой
сцены.

Автор Послания к Евреям
напоминает, что самое важное
помещение древнего
иерусалимского храма, Святое
Святых, «имеет золотую
кадильницу и обложенный со всех
сторон золотом ковчег завета,
где были золотой сосуд с манною,
жезл Ааронов расцветший и
скрижали завета».[4]
Остановимся на образе ковчега –
символа Марии. Уже тот факт, что
он находится в самом святом
месте храма, говорит нам об
особой близости Приснодевы к
Богу, а потому воскликнем с
радостью, чувствуя потребность в
этом: «Больше Тебя – только
Бог!»[5] Скрижали закона, которые
Бог вручил Моисею, указывают на



желание Господа сохранить союз с
Его народом, если тот будет верен
завету. Св. Писание рассказывает,
как, несмотря на всю заботу
Божью, Израиль вновь и вновь
оказывался неверным. Но с
Пресвятой Девой все было не так,
и поэтому, как подчеркивает Папа,
«Мария – ковчега завета,
поскольку приняла в себе
Иисуса; приняла своим «да»
живое Слово, всю суть воли
Божьей, истины Божьей;
приняла в себе Того, Кто есть
новый и вечный Завет,
увенчавшийся жертвой Его тела
и крови – тела и крови, которые
Он получил от Марии».[6]

И здесь Мария преподает нам
первый урок, который нам
следует прочно усвоить, чтобы
претворить его в практику: она
призывает нас ежедневно как
можно полнее соединяться со
святой Волей Божьей в приятные



моменты и особенно в те другие,
которые кажутся нам тяжелыми и
требуют жертвы. Верность
божественному предначертанию
в нелегких обстоятельствах – это
самое ясное доказательство
правильности наших намерений
и твердости нашего желания
следовать за Иисусом. Вам не
вспоминаются сейчас такие слова
св. Хосемарии из молитвы к
Святому Духу: «Я желаю того, чего
желаешь Ты, желаю, потому что
желаешь Ты, желаю, как желаешь
Ты, желаю, когда желаешь Ты…».
[7]

В другом месте отец уже в иных
выражениях настаивает на той же
решимости хранить верность,
когда пишет: «Ты, наверное, думал
иногда, со святой завистью, о
юном апостоле, Иоанне, “quem
diligebat Iesus” – “которого любил
Иисус”. Разве тебе не хотелось бы
заслужить прозвища “любящий



Волю Божию”? Тогда прими меры
и двигайся вперед, день за днем».[8]

Это желание станет реальностью,
если мы решительно будем искать
отождествления с Господом во
всех обстоятельствах
повседневности, начиная с самых
ничтожных. «Длялюбящего, ‑
говорил наш основатель, ‑ 
нетмаловажныхдеталей. Любовь
так возвеличивает наши акты,
что самый мелкий из них
возвышается до категории
героизма. Верность в таких
мелочах, постоянные маленькие
умерщвления – какими угодными
будут они в очах Божьих! Как
преображают они волю! Как
возвеличивают твою душу! И как
много своей верностью в этих
мелких обязанностях ты можешь
сделать для улучшения жизни
других».[9]



Так всегда поступала наша
Владычица, и конкретное
проявление этого мы видим в
момент воплощения и тогда, когда
она стояла у подножия креста,
наблюдая, как страдает и умирает
ее Сын. С той же страстью она
любила Его в различных
ситуациях своей жизни: когда
хлопотала по дому в Назарете;
принимала людей, приходивших
к ней за советом или утешением;
говорила с Иисусом и
родственниками на самые разные
темы – всегда. И тогда полнота
благодати, которой Мария была
одарена с первого мгновения
своего непорочного зачатия,
непрестанно росла в меру
целостности ее ответа на
побуждения Духа Святого. Ковчег
завета, помимо скрижалей закона,
содержал порцию манны, которой
Бог питал народ во время
странствия по пустыне. Эта пища,
как говорил в Капернауме Сам



Иисус в проповеди о Хлебе
Жизни[10] ‑ это знак Евхаристии,
истинного Тела и Крови
Христовых, которые под видом
таинства мы храним в наших
дарохранительницах, чтобы
поклоняться Господу и питаться
этим великим Сокровищем. Иисус
стал новой Манной для нас,
странствующих к вечной обители.
Твердо скажем себе, что Пресвятая
Дева – образец поведения для нас.
Кто на земле относился к Иисусу с
большей нежностью и любовью,
чем она? Кто сильнее
сопереживал Ему на протяжении
многих лет Его тайной и
общественной жизни? Кто с
большим благоговением
принимал Его в святом причастии
после того, как Господь вознесся
на небеса, оставив ни с чем
несравнимый дар Своей Жертвы и
Своего сакраментального
присутствия в руках апостолов и
их преемников в священстве? Так



что поистине прав был бл. Иоанн
Павел II, когда называл Марию в
высшей степени
«евхаристической женщиной».

Теперь остановимся на другом
уроке, который мы можем
извлечь из созерцания св. Марии ‑
«foederis arca» (лат. «арка завета»),
как называет ее литургия
торжества. Будем учиться у нее
углублять и улучшать отношения
с Иисусом Христом в слове и
Евхаристии, в чтении Св. Писания
и размышлении над ним, в св.
Мессе и причащении. Потому что 
«не хлебом единым жив человек,
но всяким словом, исходящим из
уст Божиих», – сказал Господь. –
Хлеб и слово: причастие и
молитва. Без этого нет жизни
сверхъестественной».[11]

Торжество, которое мы будем
праздновать 15 августа,
напоминает нам, дочерям и



сыновьям Бога и Дела, о том же
дне 1951 г., когда св. Хосемария,
движимый сверхъестественным
беспокойством, которое Бог
вложил в его душу, пришел в
Святой Дом в Лорето, чтобы
посвятить Opus Dei нежнейшему и
непорочному сердцу Марии.

Наш отец не раз говорил о
моментах, когда особым образом
проявлялась материнская
нежность нашей Владычицы.
Среди прочего он вспоминал,
какое глубокое впечатление
произвела на него надпись на
алтаре: «HicVerbumcarofactumest» ‑
«Здесь Слово стало плотью»: эти
слова посеяли в его сердце
уверенность в том, что Бог
слышит его. Так он сам годы
спустя описывал тот эпизод: «…В
этом Доме, построенном людьми,
на этом кусочке заселенной нами
земли Бог обитал с нами… Я был и
остаюсь в восхищении. Я хотел бы



вернуться в Лорето. Я иду туда
мысленно, чтобы снова созерцать
жизнь Иисуса-ребенка и
размышлять над словами: “Hic
Verbum caro factum est”».[12]

Наш основатель всегда испытывал
огромное почтение к Приснодеве,
но можно предположить, что
после посещения Лорето его
благоговение еще более возросло
и уже не переставало расти, пока
он не отошел в небесную обитель.

Теперь мне хотелось бы обратить
ваше внимание на другое
проявление того, как под
водительством Духа Святого росло
сыновнее благоговение нашего
основателя перед Приснодевой. Я
имею в виду здесь слова, которые
он услышал в своей душе 23
августа 1971 г., на следующий день
после праздника непорочного
сердца Марии, который в те
времена приходился на 22: 



«АdeamuscumfiduciaadThronumgloriae,
utmisericordiamconsequamur» (лат.:
«Приступим с упованием к
Престолу славы, дабы обрести нам
милость»).

Наш отец находился тогда в
небольшом селении на севере
Италии, куда приехал, чтобы
поработать и отдохнуть. В те годы
он с особым пламенем возносил к
небесам молитвы о Церкви, Папе,
Деле и всех душах. «Прежде я
ничего не просил у Бога, ‑
признался он нам в апреле 1970 г.,
‑ потому что считал, что будет
лучше с доверием отдаться в руки
Божьи. На первых порах это даже
бывает полезно, потому что
тогда понимаешь, что все
исходит от Него. Но теперь я
убежден, что должен молиться, и
лучше понимаю слова Господа:
“Просите, и дано будет вам;
ищите, и найдете; стучите, и
отворят вам” (Мф 7, 7). Я уверен,



что должен молиться много, и
хочу отдать свою молитву в
тысячекратно благословенные
руки Приснодевы».[13]

Несколько месяцев спустя, 6
августа 1970 г., Господь
подтвердил его правоту, побудив
его к неустанной молитве: «Clama,
ne cesses!» (лат. «Взывай, не
удерживайся»), ‑ эхом звучали в
душе св. Хосемарии слова пророка
Исаии.[14] И после этого
божественного внушения
началась череда поездок нашего
отца в различные мариинские
святилища Европы и Америки. А
23 августа 1971 г., как я уже
говорил вам выше, он получил
доказательство того, что и прежде,
и теперь нужно было прибегать к
Марии, потому что его молитва
была услышана.

В тот же день он, как обычно,
открыл душу отцу Альваро и мне: 



«Этим утром я постился, и
Господь вложил в мой ум эти
слова. Они звучали, как ответ на
общую мольбу, которая вчера, в
праздник непорочного сердца
Марии, вознеслась к небесам,
потому что все много молились.
Мы должны молиться, полагаясь
на милосердие Бога. Нельзя
взывать к справедливости! Мы
должны обращаться к Его
Милосердию, к Его Любви. Если же
мы станем взывать к
Справедливости Божьей, то скоро
отчаемся, не смея поднять
головы: настолько безгранично
Его совершенство! А потому мы
должны взывать к Его
Милосердию, к Его Любви. Убогое
сердце человеческое требует всего
сейчас же, как если бы имело
право. Но у нас ни на что нет
права! Однако, мы можем
исполниться упования, прибегая к
заступничеству Марии, потому
что Милосердие Господа столь



бесконечно, что Он не может
остаться глух к мольбам Своих
детей, тем более если они
обращаются к Нему через Его
Матерь».[15]

Привожу вам здесь эти признания
нашего отца, потому что хочу,
чтобы они смогли стать и нашими
признаниями. Я много говорю вам
о молитвы (вы, наверняка,
заметили это), потому что это
надежный способ обрести
благодати, необходимые Церкви,
Папе, Делу, душам, каждой и
каждому из нас. Давайте же
стараться и утром, и вечером не
только как можно лучше провести
размышление, но и молиться во
многих намерениях – с верой,
смирением, стойкостью, с
невозмутимым миром и радостью,
потому что мы – дети Бога и св.
Марии и всегда будем называться
победителями. 11 июля мне
выпала возможность побывать в



Фатиме, в capelinha вместе со
всеми. Мы единодушно молились,
присоединяясь к вашим
интенциям, о Церкви, о Папе и его
помощниках, о Деле и обо всем
человечестве. И вполне
естественно, что я вспоминал, как
наш отец приходил в это, как он
сам говорил, «убежище», чтобы
просить за своих дочерей и
сыновей в настоящем и будущем:
как хорошо быть с Приснодевой!
Много забот лежит на моих
плечах; не мало их будет и в эти
августовские дни: помогите мне
выполнять при вашей постоянной
поддержке мои обязанности.
Советую вам перечитать и
поразмышлять о том, что
чувствовал наш отец, когда
поднимал пресуществленную
Гостию на св. Мессе 7 августа 1931
г.,[16] потому что к тем людям,
которые должны поставить
Христа во главу всех дел
человеческих, принадлежишь и



ты, дочь моя и мой сын:
присмотрись не спеша, насколько
ты это делаешь.

Со всей любовью вас
благословляю.

Ваш отец

+ Хавьер 

Памплона, 1 августа 2012 г.

[1] Литургия часов, торжество
Успения Пресвятой Богородицы,
гимн первой вечерни.

[2] «Римский миссал», торжество
Успения Пресвятой Богородицы,
первое чтение (Откр11, 19 - 12, 1).

[3] Бенедикт XVI, проповедь на
торжество Успения Пресвятой
Богородицы, 15 августа 2011 г.

[4] Евр. 9, 4.

[5] св. Хосемария, «Путь», п. 496.



[6] Бенедикт XVI, проповедь на
торжество Успения Пресвятой
Богородицы, 15 августа 2011 г.

[7] св. Хосемария, рукопись,
апрель 1934 г.

[8] св. Хосемария, «Кузница», п.
422.

[9] св. Хосемария, конспект
размышлений от 1945 г.

[10] ср. Ин 6, 26-59.

[11] св. Хосемария, «Путь», п. 87.

[12] св. Хосемария, «Христос
проходит рядом», пп. 12-13.

[13] св. Хосемария, заметки с
паломничества в Фатиму, 14
апрель 1970 г.

[14] ср. Ис 58, 1 (Vg).



[15] цит. в: Хавьер Эчеваррия,
«Memoria del Beato Josemaría», с.
185.

[16] ср. св. Хосемария, “Apuntes
íntimos”, 7 июля 1931 г., п. 217 (см.
A. Васкес де Прада, “El Fundador del
Opus Dei”, т. I, с. 380-381).

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/poslanie-prelata-
avgust-2012-2/ (19.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2012-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2012-2/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-avgust-2012-2/

	Послание Прелата (август 2012)

