
opusdei.org

Послание прелата
(апрель 2013 г.)

Иосиф – это «хранитель», он
умеет слушать Бога и
следовать Его воле, именно
поэтому он так восприимчив
к людям, которые ему
вверены.

17.04.2013

Возлюбленные, да хранит Иисус
моих дочерей и сыновей!

Еще совсем недавно произошло
особо важное событие в жизни
Церкви, свидетелями которого мы



стали, – избрание нового Римского
Понтифика. Как всегда бывает в
подобных случаях, мы испытали
действие Духа Святого и особым
образом прониклись словами
Бенедикта XVI, прозвучавшими в
начале его Петрового служения:
«Церковь жива. Это прекрасное
ощущение этих дней (...). Церковь
молода. Она несет в себе всё
грядущее мира и таким образом
указывает каждому из нас путь,
ведущий к будущей жизни.
Церковь жива, и мы это замечаем:
мы испытываем радость, которую
пообещал Воскресший Своим
ближним»[1].

В Деле мы в единении с Церковью
и с большой радостью приняли
избрание Папы Франциска,
который своими действиями и
речами обрушил на мир и
пробудил в людях жажду к
улучшению. В день Торжества
святого Иосифа, когда новый



Римский Понтифик торжественно
начал служение Верховного
Пастыря Вселенской Церкви, мы
особенно ощутили, как Господь с
Его Пресвятой Матерью и святым
Патриархом каждую минуту
заботятся о Церкви; Невеста
Христова никогда не остается
одинокой среди бурь и колебаний,
которым она подвержена на пути.

Как живет святой Иосиф
призвание хранителя Марии,
Иисуса и Церкви? –задавался
вопросом Папа Франциск. И
отвечал: в постоянном
присутствии Бога, он открыт на
Его знаки и готов к воплощению
не своего, а Его плана; это то,
чего Бог просит у Давида (...).
Богу нужен не дом, возведенный
человеком, а верность Его слову
и предназначению; Бог Сам
возводит дом, но из камней
живых, отмеченных Его Духом.
Иосиф – это «хранитель», он



умеет слушать Бога и следовать
Его воле, именно поэтому он так
восприимчив к людям, которые
ему вверены, он понимает и
принимает различные
происшествия в своей жизни, он
внимателен к окружающим,
умеет видеть верные
решения[2]. Как я уже отмечал, до
и после избрания, следуя во всем
словам нашего Отца, мы уже
любим нового Папу чрезмерной
любовью, человеческой и
сверхъестественной, когда
стараемся поддерживать
молитвой и умерщвлением
первые, всегда важные, шаги его
служения.

Вчера началось пасхальное время,
полное радости и ликования,
которые возносятся к небу во всех
уголках земли и демонстрируют
несокрушимую веру Церкви в
Господа. Иисус в Своей позорной
смерти на Кресте принял от Бога



Отца через Духа Святого новую
жизнь – жизнь, полную славы
Пресвятой Человечности, как мы
исповедуем по воскресеньям в
одной из статьей Верую: Сам
Иисус – perféctushomo –
совершенный человек, распятый
при Понтии Пилате и
погребенный, тот самый Иисус
воскрес в третий день по
Писаниям[3], чтобы больше
никогда не умереть, – это залог и
обещание нашего будущего
воскресения и вечной жизни,
которую мы ожидаем. Вместе с
Церковью мы говорим: воистину
достойно и праведно, должно и
спасительно Тебя, Господи,
исповедовать во все времена, но
особенно восхвалять Тебя в это
время, когда заклан за нас
Христос, Пасха наша. Ибо Он есть
истинный Агнец, Который
изгладил грехи мира. Своею
смертью Он разрушил нашу



смерть и воскресением
восстановил нашу жизнь[4].

Постараемся углубиться, с
помощью Утешителя, в эту
великую тайну веры, на которой
держится, подобно тому как
здание – на цементе, вся
христианская жизнь. «Тайна
воскресения Христова, – учит 
Катехизис Католической Церкви, –
есть действительное событие,
имевшее историческое
подтверждение, как
свидетельствует об этом Новый
Завет»[5]. Так, апостол Павел
объяснял христианам из Коринфа:
«Ибо я первоначально передал вам,
что и сам принял, то есть что
Христос умер за грехи наши, и что
Он погребен был и что воскрес в
третий день по Писанию и явился
в Кифе, потом двенадцати»[6].

Исключительный характер
воскресения Христова состоит в



Его Пресвятой Человечности.
Вновь соединенный душой и
телом посредством силы Духа
Святого, Он стал полностью
преображен во славе Бога Отца.
Это исторический факт, о котором
правдиво свидетельствуют
очевидцы, это одновременно и
прежде всего главное основание
христианской веры. Господь в
Своей воскресшей плоти
переходит из состояния смерти к
иной жизни за пределами
времени и пространства. Плоть
Иисусова в Воскресении
исполнена мощи Святого Духа; Он
участвует в Божественной жизни
во славе, так что апостол Павел
мог назвать Христа человеком
«небесным»[7].

Поразмышляем над тем, что
написал святой Хосемария в
одной из своих
проповедей.Христос жив. Он
есть Эммануил, что значит «С



нами Бог». Его Воскресение
говорит нам, что Бог не
оставляет Своих ближних (...).
Христос живет в Своей Церкви:
«Но Я истину говорю вам:
лучше для вас, чтобы Я пошел;
ибо, если Я не пойду, Утешитель
не придет к вам; а если пойду,
то пошлю Его к вам» (Ин 16, 7).
Таков был замысел Божий:
умирая на Кресте, Иисус
даровал нам Духа Истины и
Жизни. Христос пребывает в
Церкви Своей: в ее Таинствах,
Литургии, проповеди, во всем ее
служении. Особым образом
Христос присутствует среди
нас в ежедневном даре Святой
Евхаристии. Поэтому
Божественная Литургия – это
корень и средоточие
христианской жизни. В любой
Литургии Христос пребывает
во всей полноте – Глава и Тело.
“PerIpsum, etcumIpso, etinIpso” –
через Христа, со Христом и во



Христе, ибо Он есть Путь, Он
есть Посредник. В Нем мы
находим все. Вне Его наша
жизнь пуста. Во Иисусе Христе
и Им наставленные, мы
«audemusdicere» – дерзаем
говорить: «Paternoster», Отче
наш. Мы дерзаем называть
своим Отцом Создателя неба и
земли. Присутствие Иисуса в
Святых Дарах – залог, корень и
смысл Его присутствия в
мире[8].

Воскресший Христос – Господин
мира и Господь истории: ничего
не происходит, чего бы Он не
хотел или не позволил, ввиду
спасительных планов Господа.
Святой Иоанн представляет нам
Его во всей славе: и посреди семи
светильников (я увидел) подобного
Сыну Человеческому, облеченного
в подир и по персям опоясанного
золотым поясом: глава Его и
волосы белы, как белая волна, как



снег; и очи Его, как пламень
огненный; и ноги Его подобны
халколивану, как раскаленные в
печи, и голос Его, как шум вод
многих. Он держал в деснице Своей
семь звезд, и из уст Его выходил
острый с обеих сторон меч; и лицо
Его, как солнце, сияющее в силе
своей[9].

Это превосходство нашего Господа
над миром и историей во всей
своей полноте требует, чтобы Его
ученики прилагали все усилия
для восстановления Его Царства
на земле. Это требует от нас не
только любить Господа всем
сердцем и всей душой, но любить
Его любовью искренней и
эффективной, делом и
истиною[10], любить каждого из
наших ближних, и особенно тех,
кто больше всего в этом
нуждается. Мы очень хорошо
понимаем – и об этом писал
святой Хосемария – нетерпение и



тревогу тех, кто, имея
естественно-христианскую
душу, не может стоять
опустив руки перед личной и
социальной
несправедливостью, на
которую способны сердца
человеческие. Сколько веков
люди сосуществуют в этом
мире! И в то же время – сколько
ненависти и фанатизма во
взоре тех, кто не хочет видеть,
и в сердце тех, кто не хочет
любить![11]

Это и есть, как вы хорошо знаете,
одна из наибольших проблем, о
которой новый Папа Франциск
говорит с первых моментов своего
Понтификата. Подталкиваемые
примером и учением нашего
Отца, постараемся нести любовь
Христову с духовным и
материальным усердием – ради
других, каждый в той среде, где
работает; давайте действовать



самостоятельно, а также искать и
требовать сотрудничества тех, кто
неравнодушен к окружающим. Не
будем забывать, что Опус Деи
родилось и укреплялосьпо воле
Божией, в бедных и «больных»
окрестностях Мадрида, и им
посвящал себя наш Основатель со
щедростью и героизмом, с
большим энтузиазмом, в первые
годы существования Дела. В 1941
году он писал: Мне не стоит
напоминать, почему вы
живете так – потому что Опус
Деи родился среди бедных
Мадрида, в самых
отверженных больницах и
районах: о бедных, о детях, о
больных мы продолжаем
заботиться и сейчас. Это
традиция, которая всегда
будет пребывать в Опус Деи[12].

Несколько лет спустя святой
Хосемария дополнил эту идею
другими словами, вполне ясными,



и, несмотря на пройденное время,
они сохраняют свою
актуальность. В это время
замешательства и путаницы, –
писал он, – неизвестно, где
находятся ни правые, ни
центральные, ни левые в
политической или социальной
среде. Но если под левыми
предполагают тех, кто
выступает за благо для
бедных: чтобы каждый мог
удовлетворить право жить с
минимальными удобствами,
работать, не быть
оставленным в случае болезни,
отдыхать, иметь детей и
уметь их воспитать, – в таком
случае я на стороне левых, как
никто другой. Разумеется,
внутри социальной доктрины
Церкви, без компромиссов с
марксизмом или
материалистическим
атеизмом, без
антихристианской классовой



войны, потому что в этих
вопросах мы не можем идти на
уступки[13].

Особым образом наш Основатель
страдал от нелюбви и недостатка
милосердия к бездомным со
стороны христиан. Земные
богатства в руках немногих.
Культурные блага заперты во
дворцах. А вне этого – жажда
хлеба и знаний, человеческие
жизни (святые, ибо они от
Бога), с которыми обращаются,
как с простыми вещами,
материалом для статистики.
Я понимаю и разделяю то
нетерпение, которое
заставляет обращать взоры ко
Христу, постоянно
призывающему воплощать в
реальность новую заповедь
Любви. Все обстоятельства
нашей жизни – это
божественные глаголы,
которые требуют от нас



ответной любви и постоянной
отдачи себя всем людям[14].

Дочери мои и сыновья,
поразмышляем над этими
словами и сделаем так, чтобы они
прозвучали для многих, чтобы 
новая заповедь любви светила в
жизни всех людей и была – как
того хотел Христос – отличием
всех учеников[15]. Я хотел, чтобы
мы углубились в слова Евангелия,
сказанные после воскресения
Иисуса: 
gavísisuntdiscípulivisoDómino[16],
ученики обрадовались, увидев
Господа. Подумаем о том, что
Учитель всегда рядом, и мы
должны открыть Его, смотреть на
Него, в обычных и необычных
обстоятельствах повседневной
жизни, с убеждением, звучащим в
словах святого Хосемарии: либо
мы найдем Его здесь, либо вовсе
не найдем. Поэтому после
триумфа Христа, после



уверенности, на которую мы
полагаемся, мы приобретаем
новое направление нашей 
gáudiumcumpace – радости, полной
мира. Обладает ли она
сверхъестественным и
человеческим смыслом?

В этом месяце, ликуя со всей
Церковью в честь Воскресения
Христова и нового наследника
Петра на земле, мы – в Деле –
имеем и другие причины для
радости: годовщина первого
Причастия и Миропомазания
святого Хосемарии 23 апреля. Это
прекрасная возможность просить
у Господа посредством его
заступничества изобилия света и
силы Духа Святого для Папы
Франциска, для Святой Церкви и
всего человечества. Не буду
скрывать, что мне очень нравится
пересматривать историю Опус
Деи, историю милосердия Божия,
я прошу Пресвятую Троицу, чтобы



и с вами происходило подобное:
мы не живем воспоминаниями,
мы радуемся, видя Божью руку,
ведущую Опус Деи, в жизни
святого Хосемарии.

Со всей любовью вас
благословляет

Ваш Отец+

Хавьер

Рим, 1 апреля 2013.

[1] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
de comienzo del ministerio petrino,
24-IV-2005.

[2] Papa Francisco, Homilía en la
Misa de comienzo del ministerio
petrino, 19-III-2013.

[3] Никео-Константинопольский
символ веры.

[4] Римский миссал, I Пасхальная
Префация.



[5] Катехизис Католической
Церкви, №639.

[6] 1 Кор 15, 3-5.

[7] Катехизис Католической
Церкви, №646.

[8] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, №102.

[9] Откр 1, 13-16.

[10] 1 Ин 3, 18.[11] Святой
Хосемария, Христос проходит
рядом, №111.[12] San Josenaria,
Instrucción, 8-XII-1941, n. 57.

[13] San Josenaria, Instrucción,
mayo-1935/14-IX-1950, n. 146.

[14] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, № 111.[15] Ин 13,
34-35.[16] Ин 20, 20.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/poslanie-prelata-
aprel-2013-g/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-aprel-2013-g/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-aprel-2013-g/
https://opusdei.org/ru-ru/article/poslanie-prelata-aprel-2013-g/

	Послание прелата (апрель 2013 г.)

