
opusdei.org

Плодотворность
Евхаристии

Проповедь Святого
Хосемарии в праздник Тела
Христова в аудио формате.

16.06.2017

В праздник Тела Христова

В ПРАЗДНИК ТЕЛА ХРИСТОВА*

150 Сегодня, в праздник Тела
Христова, мы будем вместе
размышлять о глубине Любви
Господней, побудившей Его
остаться с нами – сокрытым в



Святых Дарах. Кажется, что мы
собственными ушами слышим
слова Иисуса, обращенные к
толпе: ...вышел сеятель сеять; и
когда он сеял, иное упало при
дороге, и налетели птицы, и
поклевали то; иное упало на
места каменистые, где не много
было земли, и скоро взошло,
потому что земля была
неглубока; когда же взошло
солнце, увяло и, как не имело
корня, засохло; иное упало в
терние, и выросло терние и
заглушило его; иное упало на
добрую землю и принесло плод:
одно во сто крат, а другое в
шестьдесят, иное же в
тридцать[1].

Этот эпизод всегда актуален.
Божественный сеятель все еще
сеет – и пригоршни Его полны
семян. Дело спасения все еще
совершается – и Господь хочет,
чтобы мы в нем участвовали, с



Ним сотрудничали. Он хочет,
чтобы мы, христиане, открыли Его
любви все пути земные, своим
учением и примером
распространяя божественную
весть по всей земле. Он просит
нас, членов того общества,
которым является Церковь, и в то
же время членов гражданского
общества, – быть другими
Христами, преданно исполняя
свой долг, освящая
профессиональные и личные
обязанности.

Глядя на этот мир, который мы так
любим, ибо он есть дело Божие,
мы ясно видим, как сбывается
притча: слово Иисуса, всегда
плодотворное, возбуждает во
многих душах жажду верности и
самоотдачи. Жизнь и поступки
тех, кто служит Богу, уже
изменили историю человечества –
и даже многие, не знающие
Христа, действуют (пусть не всегда



осознанно) под влиянием идеалов,
рожденных христианством.

Мы видим также, что часть посева
по-прежнему падает на
бесплодную землю или в терние.
Мы видим, что есть сердца,
закрытые для света веры. Что
поступки часто не отвечают
возглашенным и принятым
идеалам мира и братства. А
некоторые напрасно пытаются
заглушить Слово Божие и пресечь
Его распространение грубой силой
или равнодушием, которое,
возможно, куда более жестокое
оружие, ведь оно парализует
душу, хотя и не привлекает
столько внимания, как насилие.

Хлеб жизни вечной

151 Хочу, чтобы мы, размышляя об
этом, глубже осознали ту миссию,
которую Бог поручает нам,
христианам, и обратили наши
взоры к Святой Евхаристии – к



Иисусу, пребывающему среди нас
и созидающему из нас члены
Своего Тела. “Vos estis corpus Christi
et membra de membro", вы – Тело
Христово, а порознь – члены[2].
Наш Бог решил остаться в
Дарохранительнице, чтобы
питать и укреплять нас, чтобы нас
обóжить, чтобы придать
действенность нашим усилиям.
Иисус одновременно – Сеятель,
Семя и Плод посева: Хлеб жизни
вечной.

Это постоянно возобновляемое
чудо Святой Евхаристии несет в
себе все характерные признаки
образа действий Иисуса Христа:
Совершенный Бог и совершенный
человек, Господь неба и земли,
предлагается нам как пища. Так
естественно и даже обыденно Он
ожидает нас и нашу любовь вот
уже две тысячи лет – так долго...
Но и не очень долго, ибо когда



есть любовь – время летит
стрелой.

Мне вспоминается чудесная Песнь
Альфонса Х Мудрого – легенда о
монахе, который в своей простоте
молил Пречистую Деву дать ему
хотя бы на миг увидеть рай.
Пречистая исполнила его желание
– и добрый монах, пребывающий
в молитве, был восхищен на
Небеса. А когда вернулся, то не
узнал ни одного из обитателей
монастыря. Его молитва, которая
казалась ему очень краткой,
длилась три столетия. Три сотни
лет – это ничто для влюбленного
сердца. Я так понимаю две тысячи
лет ожидания Господа в
Евхаристии: это – ожидание
Сердца, которое любит и ищет нас
такими, какие мы есть –
ограниченными, себялюбивыми,
непостоянными, но и способными
открыть Его безграничную



любовь и отдать Ему себя без
остатка.

Во имя любви, желая научить нас
любить, Иисус пришел на землю и
остался среди нас в Евхаристии. 
Возлюбив Своих сущих в мире, до
конца возлюбил их[3]. Этими
словами Святой Иоанн начинает
рассказ о том, что случилось в
канун Пасхи, на которую Иисус, по
словам Апостола Павла, взял хлеб
и возблагодарив преломил и
сказал: “приимите, ядите, сие
есть Тело Мое, за вас ломимое; сие
творите в Мое воспоминание".
Также и чашу после вечери, и
сказал: “сия чаша есть новый
завет в Моей Крови; сие творите,
когда только будете пить, в Мое
воспоминание"[4].

Жизнь новая

152 Настал простой и
торжественный миг установления
Нового Завета. Иисус упраздняет



древнее домостроительство
Закона и открывает нам, что
теперь Он Сам будет содержанием
нашей жизни и нашей молитвы.

Видите, какая радость наполняет
сегодняшнюю Литургию! Да будет
наша хвала полной, звонкой и
радостной.[5] – Это ликование
христиан, воспевающих
пришествие новых времен: 
завершилась древняя Пасха,
начинается новая. Старое
сменилось новым, истина
рассеяла тень, свет разгоняет
ночь[6].

Чудо любви. Это воистину хлеб
детей[7]: Иисус, Первенец от
предвечного Отца, предложен нам
в пищу. И Тот же Самый Иисус
Христос, укрепляющий нас на
земле, ожидает нас на Небе как 
сотрапезников, сонаследников и
сограждан[8], ибо кто имеет
пищей Иисуса Христа, тот умрет



земной и временной смертью, но
будет жить во вечность, ибо
Христос – жизнь неумирающая[9].

Для христианина,
укрепляющегося неумирающей
манной Евхаристии, вечное
блаженство начинается уже
сейчас. Старое прошло – оставим
его в стороне. Пусть будет для нас
все новое: сердца, слова и дела.[10]

Это – Благая Весть. “Весть" – ибо
открывает нам нечто новое: такую
глубину Любви, которой мы не
ведали раньше. “Благая" – ибо нет
ничего лучше, чем слияние с
Богом, Который есть Высшее
Благо. Благая Весть – ибо в каком-
то смысле она является для нас
тайным предвкушением
Вечности.

Общаться с Иисусом в Слове и
Хлебе



153 Иисус сокрылся в Святом
Таинстве Евхаристии, чтобы мы 
посмели к Нему приблизиться, Им
насытиться, с Ним соединиться.
Говоря: без Меня не можете
делать ничего[11], Он не обрек
христиан на бездействие, или на
долгие и трудные поиски Его
Личности. Нет, Он доступен. Он –
среди нас.

Собираясь пред алтарем при
совершении Литургической
Жертвы, созерцая Святые Дары,
выставленные в Дароносице, и
поклоняясь им, сокрытым в
Дарохранительнице, мы должны
оживить нашу веру, думая о
новом бытии, которое нам
даровано. Мы должны умилиться
сердцем пред любовью и
нежностью Божией.

И они постоянно пребывали в
учении Апостолов, в общении и
преломлении хлеба и в



молитвах[12]. Таковы первые
христиане, описанные для нас
Евангелистом Лука: собраны
верой Апостолов, едины душой в
Евхаристии и молитве. Вера, Хлеб,
Слово.

Присутствие Иисуса в Евхаристии
– это верный залог Его
присутствия в наших душах; Его
власти, на которой зиждется мир;
Его обетований спасения, которые
помогут человечеству по
наступлении конца времен жить
во веки в небесном доме Отца и
Сына и Святого Духа – Пресвятой
Троицы, единого Бога. Оживляется
вся наша вера, когда мы веруем в
реальное присутствие Иисуса в
Евхаристии, под видом хлеба и
вина.

154 Разве можно назвать
подлинно христианской жизнь
человека, не нуждающегося в
постоянной близости со Христом в



Хлебе и Слове, в Евхаристии и
молитве. И я прекрасно понимаю
многие поколения христиан,
которые на протяжении веков
взращивали евхаристическое
благочестие, исповедуя свою веру
то публично, в массовых
молитвах, то без лишнего шума,
скромно – в священном покое
храма, или в тиши своих сердец.

Прежде всего – мы должны
полюбить Божественную
Литургию, сделать ее средоточием
каждого дня. Благочестиво и
внимательно участвуя в
Литургии,– можно ли не
пребывать от зари до зари во
Господе, чтобы ежедневно в Его
присутствии трудиться, как Он
трудился, и любить, как Он
любил? Так мы учимся
благодарить Господа за другое
проявление Его любви ко всем
людям – за то, что Он не
ограничил Свое присутствие



среди нас временем Литургии, но
решил оставаться в Святых Дарах,
пребывающих в
Дарохранительнице.

Признаюсь, что для меня
Дарохранительница всегда была
Вифанией, местом, исполненным
умиротворения, где мы можем
побыть с Иисусом, открыть Ему
наши радости и горести, заботы и
благородные устремления.
Поговорить с Ним с такой же
естественностью и простотой, с
которой говорили с Ним Его
друзья – Марфа, Мария и Лазарь.
Поэтому, проходя по улицам
любого города или села, я всегда с
радостью замечаю очертания
храма. Значит – новая
Дарохранительница, еще один
повод к тому, чтобы мысленно
бежать к Иисусу
Пресуществленному и слиться с
Ним воедино.



Плодотворность Евхаристии

155 Когда Господь на Тайной
Вечери установил Святую
Евхаристию – была ночь. По
словам Св. Иоанна Златоуста, это
означает, что времена уже
исполнились[13]. В мире настала
ночь, ибо старые обряды, древние
знаки безграничного милосердия
Божия по отношению к
человечеству должны были
совершиться полностью,
открывая путь истинному
рассвету – новой Пасхе.
Евхаристия была установлена
ночью, как подготовка к заре
Воскресения.

И мы в нашей жизни также
должны подготовить этот рассвет.
Надо отбросить все отпавшее,
вредное, бесполезное – недоверие
и уныние, малодушие и печаль.
Святая Евхаристия вкладывает
божественную новизну в души



детей Божиих – и мы должны
отзыватьсяin novitate sensus,
обновлением всех наших
чувствований и деяний[14]. Нам
дарован новый источник энергии,
могучий корень, привитый ко
Христу. Мы уже не можем
вернуться к старым дрожжам, ибо
имеем Хлеб жизни вечной.

156 В этот праздник во многих
городах планеты процессии
христиан сопровождают Иисуса,
Который, скрытый в Святых
Дарах, проходит по улицам и
площадям – как и в Своей земной
жизни, – идя навстречу
жаждущим Его видеть и
становясь на пути тех, кто Его не
ищет. Снова – в который раз! –
Господь является среди Своих
ближних. Чем откликнемся мы на
Его зов?

В самом деле: внешние
проявления любви, рождаясь от



сердца, продолжаются в
свидетельстве христианского
поведения. Обновившись
принятием Тела Христова, мы
должны на деле проявить свое
обновление. Да будут наши
помыслы чисты – пусть неустанно
ревнуем мы о служении,
самоотдаче и мире. Да будут наши
слова правдивыми, ясными и
уместными. Пусть они помогут и
утешат, а главное – пусть
принесут свет Божий тем, кто нас
услышит. Да будут наши поступки
правильными, действенными и
несущими в себе “bonus odor
Christi", благоухание Христово[15].
Да напомнят они о том, как Иисус
жил и поступал.

Процессия Тела Христова
позволяет Господу присутствовать
в городах и поселках мира. Но не
следует думать, что это
присутствие должно украсить
собою один лишь день, не больше;



стать гулом празднества, который
утихает и забывается. Пусть
шествие Иисуса напомнит нам о
долге открывать Его в наших
повседневных занятиях. Рядом с
торжественной процессией этого
четверга должна двигаться другая,
бесшумная и простая, – процессия
обычной жизни каждого рядового
христианина, одного из многих,
но одаренного верой и
получившего божественное
поручение обновлять весть
Христову по всей земле. Мы часто
ошибаемся, в каждом из нас
немало слабостей и грехов. Но с
нами Бог – и мы должны
настроить наши души так, чтобы
Он мог нас использовать, чтобы
Его странствие между людьми не
прерывалось ни на минуту.

Итак, будем просить Господа о
том, чтобы Он сделал нас
Евхаристическими душами. О
том, чтобы наше личное с Ним



общение проявлялось в радости,
выдержке и стремлении к
справедливости. Поможем другим
познать Христа, поможем
возвести Его на вершину всех дел
человеческих. Да исполнится Его
обещание: И когда Я вознесен буду
от земли, все привлеку к Себе[16].

Хлеб и сев: общение со всеми
людьми

157 Как я сказал вам в начале,
Иисус – Сеятель. И сегодня при
посредстве христиан Он
продолжает божественный сев.
Сжимая пшеницу в пронзенных
ладонях, окропляя ее Своей
кровью, Он омывает ее, очищает и
бросает в борозду, которая есть
мир. Бросает зерна одно за другим
– чтобы каждый христианин в
своей жизни, своей среде
свидетельствовал о
плодотворности Смерти и
Воскресения Христовых.



Будучи в руках Господа, мы
должны пропитаться Его
спасительной Кровью и дать Ему
бросить нас на ветер, и принять
нашу жизнь такой, какой ее хочет
видеть Бог. Мы должны увериться
в том, что семени должно пасть в
землю и умереть, чтобы принести
много плода[17]. Сперва
появляется росток и поднимается
колос. Потом из колоса рождается
хлеб, который будет превращен
Богом в Тело Христово. Так мы
снова соединяемся с Иисусом,
Который был нашим Сеятелем. 
Один хлеб, и мы многие одно тело;
ибо все причащаемся от одного
хлеба[18].

Но мы должны помнить, что нет
плода, если раньше нет посева.
Поэтому необходимо щедро
проповедовать слово Божие,
чтобы многие познали Христа – и
чтобы они Его жаждали. Этот
праздникCorpus Christi – Тела



Христова, Хлеба жизни, – дает нам
хороший повод для размышлений
о разных стремлениях
человеческих: о жажде истины и
справедливости, о жажде
единства и мира. Возжаждав
мира, мы повторяем вслед за
Апостолом Павлом: Христос есть
мир наш – “pax nostra"[19].
Стремления к истине должны
напомнить нам о том, что Иисус
есть путь и истина и жизнь[20].
Тех, кто стремится к единству, мы
должны поставить перед Христом,
Который молится, чтобы мы были
“consummati in unum" – совершены
во едино[21]. Жажда
справедливости должна вести нас
к первоисточнику согласия между
людьми – к осознанию того, что
все мы братья, дети Отца.

Мир, истина, единство,
справедливость. Сколь трудным
кажется иногда преодоление всех
преград на пути к пониманию и



согласию! И тем не менее – мы,
христиане, призваны сотворить
это великое чудо братства,
добиваясь благодатью Божией,
чтобы люди общались по-
христиански и носили бремена
друг друга[22], воплощая в жизнь
заповедь Любви, которая есть
исполнение закона и
совокупность совершенства[23].

158 Мы не можем скрывать от
самих себя, как много еще
предстоит сделать. Однажды
Иисус, быть может, созерцая
плавное движение уже созревших
колосьев, сказал своим ученикам: 
жатвы много, а делателей мало;
итак молите Господина жатвы,
чтобы выслал делателей на
жатву Свою[24]. Как тогда, так и
сейчас все еще не хватает
работников, согласных
переносить тягость дня и
зной[25]. И если те, кто работает,
не остаются верными –



происходит то, о чем пишет
Пророк Иоиль: Опустошено поле,
сетует земля; ибо истреблен хлеб,
высох виноградный сок, завяла
маслина. Краснейте от стыда,
земледельцы, рыдайте,
виноградари, о пшенице и ячмене,
потому что погибла жатва в
поле[26].

Погибает жатва, когда человек не
хочет от всего сердца принять
постоянную работу, что может
оказаться тяжелой и долгой:
возделывать землю, сеять семя,
стеречь поля, жать и
обмолачивать колосья... Царство
Божие созидается в истории, во
времени. Господь доверил это
задание всем – и никто не может
чувствовать себя посторонним.
Созерцая Христа и поклоняясь Ему
в Евхаристии, мы понимаем, что
еще не пришло время отдыха, что
день все еще длится.



В книге Притч Соломоновых мы
читаем: Кто возделывает землю
свою, тот будет насыщаться
хлебом[27]. Постараемся почаще
применять эти слова к нашей
духовной жизни: кто не
возделывает поле Божие, не
сохраняет верность божественной
миссии, не предает себя другим,
помогая им познавать Христа –
тот с трудом поймет значение
евхаристического Хлеба. Никто не
ценит то, что досталось ему без
труда. Чтобы ценить и любить
Святую Евхаристию, надо пройти
к ней путем Иисуса: стать зерном,
умереть для себя, возродиться во
всей полноте жизни и принести
обильные плоды: сто на один![28]

Путь Иисуса сводится к одному
только слову: любить. А это
значит – иметь большое сердце,
чувствовать заботы окружающих,
уметь понимать и прощать, и
жертвовать собой со Христом за



все души без исключения.
Возлюбив Сердце Иисусово, мы
научимся служить и защищать
истину ясно и с любовью. Чтобы
так любить – необходимо
искоренить в себе все, что мешает
Жизни Христа в наших душах:
привязанность к комфорту,
искушение эгоизмом, склонность
к тщеславию. Только
воспроизведя в себе Жизнь
Христа, мы сможем передать ее
другим. Только умирая для себя
подобно пщеничному зерну мы
сможем работать в недрах земли,
изменяя ее изнутри, делая ее
плодотворной.

Христианский оптимизм

159 Может возникнуть
искусительная мысль, что все это
очень красиво – как несбыточная
мечта. Я уже говорил вам о том,
что надо воскресить надежду и
веру. Стойте твердо, с



уверенностью, что чудесами
Божиими исполнятся все наши
стремления. Но необходимо,
чтобы мы причалили к этой
христианской добродетели – к
надежде.

Не будем привыкать к чуду,
творящемуся на наших глазах: к
ежедневному пришествию Христа
в руки священника. Иисус любит
нас бодрыми, уверенными в Его
власти, внимающими Его
обетованию: “Venite post me, et
faciam vos fieri piscatores
hominum", идите за Мною, и Я
сделаю, что вы будете ловцами
человеков[29]. Если вы пойдете за
Мной, то принесете много плодов
и привлечете все души к Богу.
Итак – мы должны доверять
словам Господа: войти в лодку,
взяться за весла, поднять паруса и
броситься в это море мира,
который Христос дает нам в
наследство. “Duc in altum et laxate



retia vestra in capturam!", отплыви
на глубину, и закиньте сети свои
для лова![30]

Это апостольское рвение,
зажженное в нашем сердце
Христом, не должно истощиться,
угаснуть из ложного смирения.
Верно и то, что мы влачим за
собой наше убожество – но
Господь с этим считается. От Его
милосердного взора не может
укрыться то, что мы, люди –
творения ограниченные и слабые,
несовершенные и склонные ко
греху. Но Он велит нам бороться,
признавая нашу ограниченность –
не для того, чтобы мы испугались,
но чтобы покаялись и возбудили в
себе стремление к совершенству.

К тому же нам следует помнить
всегда, что мы – всего лишь
инструменты: Кто Павел? кто
Аполлос? Они только служители,
чрез которых вы уверовали, и



притом по скольку каждому дал
Господь. Я насадил, Аполлос
поливал, но возрастил Бог[31]. То
учение, та весть, распространять
которую мы призваны, несет в
себе безграничную
плодотворность, которая не наша,
но Христова. Сам Бог обязался
осуществить дело спасения –
искупить мир.

160 Нам нужна вера, которая не
позволяет унынию овладеть нами
и не дает нам останавливаться на
рассчетах исключительно
человеческих. Чтобы преодолеть
препятствия, надо работать,
целиком погружаясь в дело – так,
чтобы в поту трудов нам
открывались новые пути.
Средство против любой трудности
– личная святость, предание себя
Богу.

Быть святым – значит жить так,
как заповедал наш Небесный



Отец. Вы скажете мне, что это
трудно. Да, идеал этот очень
высок. Но в то же время – это
легко: его можно достать рукой.
Когда человек заболевает,
случается, что у него нет нужных,
спасительных лекарств. Такого не
бывает в жизни духовной, ибо
средство – всегда рядом: это Иисус
Христос, сокрытый в Святой
Евхаристии, а также дарующий
нам благодать в других
установленных Им таинствах.

Повторим на словах и на деле:
Господь, я верю в Тебя, мне
достаточно Твоего обычного
Провидения, Твоей повседневной
помощи. Мы должны просить у
Бога не великих чудес, но
умножения нашей веры,
просветления нашего ума,
укрепления нашей воли. Иисус
всегда рядом – и всегда неизменен.



С самого начала своего
проповеднического служения я
предупредил вас против ложного
обóжения. Не бойся познать себя
таким, каков ты есть –
слепленным из глины. Не
беспокойся. Ибо мы с тобой – дети
Божии (это – истинное обóжение)
от вечности избранные к
божественному призванию: Отец
избрал нас во Христе прежде
создания мира, чтобы мы были
святы и непорочны пред Ним в
любви[32]. Несмотря на наше
личное убожество, мы
принадлежим Богу, являемся Его
инструментами – и будем
полезными, если сумеем не терять
из виду нашу слабость, мера
которой дается нам в искушениях.

Если, осознав свое малодушие, вы
почувствуете уныние – значит
настало время предать себя в руки
Божии послушно и без остатка.
Рассказывают, что однажды



навстречу Александру Великому
вышел нищий, просящий
подаяния. Александр остановился
и приказал сделать его
господином пяти городов. “Я не
просил так много!" – воскликнул
смущенный и изумленный
бедняк. И ответил ему Александр:
“Ты просишь согласно тому, кем
явлешься ты, а я даю согласно
тому, кем являюсь я".

Даже если наша ограниченность
станет для нас очевидной – мы
можем и должны обращать свои
взоры к Богу Отцу, Богу Сыну, Богу
Святому Духу, сознавая себя
участниками жизни Божией. У
нас нет достаточных оснований
для того, чтобы оглядываться
назад[33] – ибо мы знаем твердо,
что Господь всегда рядом. Мы
должны сохранять верность и
исполнять свой долг со рвением,
обретая в любви Христовой
стимул к пониманию чужих и



преодолению собственных
ошибок. Тогда все падения (твои и
мои, а также падения всех людей)
смогут стать основанием для
Царства Христова.

Мы не будем бояться признать
свои недуги, ибо веруем во власть
Божию и исповедуем ее. Радость,
оптимизм и твердая уверенность
в том, что Господь хочет
действовать через нас, должны
оживлять в нас жизнь
христианскую. Если мы ощущаем
себя частью Святой Церкви, если
наша опора – скала Петра, а
поддержка – действие Духа
Святого, то нам хватит решимости
исполнять малую обязанность
каждой минуты: каждый день –
сеять хотя бы немножко. И
урожай в хранилищах будет в
преизбытке.

161 Закончим это молитвенное
размышление. Наслаждаясь в



глубине души безграничной
добротой Божией, помните, что
словами освящения Христос
делает Себя сущим в Святых Дарах
реально – Телом и Кровью, Душою
и Божеством. Поклоняйтесь Ему с
почтением и ревностью;
возобновляйте в Его присутствии
искренний дар вашей любви;
говорите Ему без страха, что вы
Его любите; благодарите Его
неустанно за это повседневное
свидетельство милосердия, столь
полное любви ко всем людям;
растите в себе желание
приблизиться к алтарю и
причаститься с верой. Я
восхищаюсь этой тайной Любви:
из моего бедного сердца Господь
хочет сделать Свой трон, чтобы
быть со мною всегда, если я сам не
удалюсь от Него.

Ободренные присутствием Христа
и насыщенные Его Телом, будем
верными в этой земной жизни,



чтобы затем, на Небесах, рядом с
Иисусом и Его Матерью, стать
воистину победителями. Смерть!
где твое жало? ад! где твоя
победа?.. Благодарение Богу,
даровавшему нам победу Господом
нашим Иисусом Христом![34]

* Проповедь, произнесенная 28
мая 1964 года, в праздник Тела
Христова.

[1] Мф 13, 3-8

[2] 1 Кор 12, 27

[3] Ин 13, 1

[4] 1 Кор 11, 23-25

[5] Антифон Lauda Sion.

[6] Там же.

[7] Там же.

[8] Там же.



[9] Бл. Августин, In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 20 (PL 35,
1616).

[10] Гимн Sacris solemnis.

[11] Ин 15, 5

[12] Деян 2, 42

[13] Св. Иоанн Златоуст, In
Matthaeum homiliae, 82, 1 (PG 58,
700).

[14] См. Рим 12, 2

[15] 2 Кор 2, 15

[16] Ин 12, 32 (пер. с Вульгаты)

[17] См. Ин 12, 24-25

[18] 1 Кор 10, 17

[19] Еф 2, 14

[20] См. Ин 14, 6

[21] Ин 17, 23



[22] Гал 6, 2

[23] См. Кол 3, 14 и Рим 13, 10

[24] Мф 9, 37-38

[25] Мф 20, 12

[26] Иоил 1, 10-11

[27] Притч 12, 11

[28] См. Мк 4, 8

[29] Мк 1, 17

[30] Лк 5, 4

[31] 1 Кор 3, 5-6

[32] Еф 1, 4

[33] См. Лк 9, 62

[34] 1 Кор 15, 55 и 57



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru-ru/article/plodotvornost-evkharistii/

(08.02.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/plodotvornost-evkharistii/
https://opusdei.org/ru-ru/article/plodotvornost-evkharistii/

	Плодотворность Евхаристии

