
opusdei.org

Письмо прелата
(Март 2010)

Воздавать каждому должное

06.04.2010

ПИСЬМО НА МАРТ 2010

Мои дорогие дети, да призрит
Иисус на моих дочерей и сыновей
ради меня!

В Послании на Великий Пост этого
года Папа размышляет в широком
смысле на тему справедливости.
Касаясь классического
определения этой добродетели – 



воздавать каждому должное, -
Бенедикт XVI говорит, что «то, в
чем человек нуждается более
всего, не может быть
гарантировано ему законом. Для
того чтобы проживать жизнь в ее
полноте, необходимо нечто более
сокровенное, каковое может быть
лишь даровано: мы можем
говорить, что человек живет той
любовью, которую в состоянии
сообщить только Бог, поскольку
Он создал человека по Своему
образу и подобию».[1]

Воздавать каждому должное в
сфере человеческих отношений
есть неотменимое требование для
развития справедливого,
действительно человечного
общества. И в этом отношении
каждый из нас должен стремиться
исполнять свои обязанности так
хорошо, как это возможно, и
индивидуально, и в составе
общности, к которой мы



принадлежим,- семьи, бизнеса
общества. Но мы не можем
удовлетвориться лишь этим. Св.
Хосемария советовал нам: «Будь
справедлив и превозноси
справедливость любовью»[2].

Честность, тщательность в
исполнении обязанностей по
отношению к другим формируют
основание правильно
организованного сообщества, хотя
требуется больше.. Наш Господь
заботился об исцелении больных
и насыщении голодных, но более
всего – об облегчении духовных
нужд: неведения божественного
присутствия, болезни греха… Ибо,
как писал бл. Августин: «если
справедливость есть добродетель,
воздающая каждому должное, где
тогда справедливость человека,
покидающего истинного Бога?»[3]
Или как писал наш Отец, «одной
справедливостью не поможешь
всем трудностям человеческого



существования. Не удивляйтесь,
что, когда с людьми поступают
только по справедливости, это их
уязвляет. Человеческое
достоинство детей Божиих
требует большего. Милосердие все
смягчает. Оно действует вовне и
проникает вовнутрь. Оно
обожествляет – ибо Бог есть
любовь. Мы должны всегда
действовать во имя любви
Божией, которая очищает и
возвышает нашу земную любовь».
[4]

Эти соображения во время
Великого Поста также помогают
воплотить литургический призыв
этих недель к обращению, к
подготовке к Пасхе. Для того,
чтобы с пользой способствовать
приближению более
справедливого общества, мы,
прежде всего, должны навести
порядок в своих сердцах.



Господь, упрекавший фарисеев,
обеспокоенных чистой и нечистой
едой, сказал, что«ничто, входящее
в человека извне, не может
осквернить его; но что исходит из
него, оскверняет человека».[5] Ибо
сердце человеческое, раненное
первородным грехом и личными
человеческими грехами, является
источником величайшего зла; и
то же человеческое сердце,
исцеленное и возвышенное
благодатью, является источником
величайшего блага.

Первородный грех явился
причиной разрыва общения,
сугубо соединявшего человека с
Богом и друг с другом в нашей
первоначальной истории. Личные
грехи делают это разъединение
еще большим, обращая его в
отделенность. Мы видим это в
столь многих обстоятельствах
личной и общественной жизни.
Открытый по своей природе



другим, человек «проявляет в
своем бытии странную силу
тяготения, поворачивающую и
возвышающую его поверх и
против ближнего: это эгоизм,
происходящий из первородного
греха. Адам и Ева, искушенные
ложью Сатаны, вкусив от
неведомого плода вопреки
Божьему заповеданию, заместили
логику веры в Любовь
подозрением и соперничеством.
Логику приятия и верного
ожидания всего от Бога
беспокойным урыванием и
своеволием (ср. Быт. 3, 1-6),
испытав в результате непокой и
неопределенность. И как может
человек сам себя освободить от
этого эгоистического воздействия
и открыться любви?»[6]

Этот вопрос заключает в себе
глубочайшие человеческие
чаяния, поскольку, будучи
сотворенными любовью и для



любви, все люди – сколь бы
сильно иногда они это ни
скрывали – желают заполнить
сердца великой и чистой
любовью, исходящей из
самоотдачи Богу и ближнему ради
Бога, так что не остается места для
беспорядочной любви себя. Но это
возможно лишь с помощью
Божьей благодати, исцеляющей,
укрепляющей и возвышающей
душу – благодати, получаемой
преизбыточно, прежде всего,
через Таинства Покаяния и
Евхаристии.

Поэтому давайте же возрастать во
время этого Великого Поста в
желании духовного обновления,
тщательней и с должной частотой
готовясь к Исповеди и проявляя
больше любви в ежедневной
подготовке к обретению Господа в
Евхаристии. Давайте также
совершать все возможное, чтобы
те, с кем мы общаемся ежедневно,



вступили бы на ту же стезю.
Приняли ли мы решение, каким
образом будем исполнять
великопостные правила,
рекомендуемые Церковью?
Стремление быть как можно
ближе к Господу и Богородице,
большее великодушие,
практикуемое в духе покаяния,
установление конкретных
намерений помочь тем, кто нас
окружает, особенно в нашем
апостольстве, способствует тому,
что душа будет хорошо
подготовлена к приятию
Пасхальных плодов. Продвигаясь
по этому пути, мы должны
понимать, что ежедневные
усилия по обращению сердца к
Богу становятся в определенный
момент особо важными.
Происходящие изменения – пусть
и в малом, но требующие усилия,
как будто это нечто великое -
представляют собой важные вехи
в нашем освящении. Господь



страстно желает этих изменений
и ищет нашего сотрудничества.
Вспомним слова бл. Августина:
«Бог, сотворивший тебя без тебя,
не спасет тебя без тебя».[7]

С помощью Духа Святого эти
малые ежедневные шаги имеют
силу широко отворить
человеческое эго, чтобы благодать
Божья могла очистить его и
наполнить любовью к Богу и
ближнему. Поэтому св. Хосемария
писал: «Мы не можем
рассматривать Великий Пост как
ежегодно повторяющийся
временной период. Нет, это
уникальный момент, это помощь
Божия, которую надо принять.
Иисус проходит рядом с нами и
ждет от нас – сегодня, сейчас!-
очень серьезных перемен».[8]
Вспомним, что термин
«справедливость» имеет очень
глубокий смысл в Священном
Писании, особенно в связи с



Богом. Прежде всего, он имеет
значение Божьей святости,
которую Бог желает нам свободно
сообщить через веру во Христа
Иисуса, по учению св. Павла в
Письме к Римлянам. «Ибо нет
различия, потому что все
согрешили и лишены славы
Божией, получая оправдание
даром, по благодати Его,
искуплением во Христе Иисусе,
Которого Бог предложил в жертву
умилостивления в Крови Его
через веру, для показания правды
Его».[9]

Лишь соединившись со Христом в
вере и Таинствах, мы сделаем
своей святость, обретенную
Умершим на Кресте за наши грехи
и Воскресшим ради нашего
оправдания. «В этом мы видим
Божественную справедливость,
столь коренным образом
отличную от земной. Бог
«поменял» ради нас Сына – цена



воистину непомерная.
Сталкиваясь со справедливостью
Креста, человек может
взбунтоваться, поскольку она
открывает его
несамодостаточность,
потребность в Ином для полноты
самореализации. Обращение во
Христа, вера в Евангелие, в
конечном итоге, означает уйти от
иллюзии самодостаточности,
чтобы обнаружить подлинную
потребность – потребность в
других и в Боге, потребность в
милосердии и дружбе».[10]

Как хорошо – в этом контексте –
понимается постоянная
настойчивость нашего Отца
(прежде всего подтверждаемая
собственным примером) в том,
чтобы мы каждый день заново
проживали «роль блудного сына»!
Это в его учении всегда
своевременно, но – особенно в это
время. «Человеческая жизнь в



каком-то смысле – постоянное
возвращение в дом Отца. Мы
возвращаемся через покаяние,
через обращение сердец, что
означает желание перемениться,
твердое намерение исправить
свою жизнь, что, в свою очередь,
выражается в
самопожертвовании и
самоотдаче. Мы возвращаемся в
дом Отца через таинство
Прощения, в котором, исповедуя
грехи, мы вновь полагаемся на
Христа, становимся Его братьями
и членами семьи Божьей.

Бог ждет нас, как отец в притче – с
раскрытыми объятиями, хотя мы
этого и не заслужили. Наш долг,
как бы огромен он ни был, не
имеет значения. Как блудному
сыну, нам надо лишь
прислушаться к своему сердцу,
почувствовать тоску по
отцовскому очагу, восхититься и
обрадоваться тому дару, который



дает нам Бог,- этой возможности
называться и быть на деле Его
детьми, несмотря на слабость
нашей ответной любви».[11]

Нам будет легче проходить этот
путь без усталости, если мы
останемся как можно ближе к
Марии, нашей Матери, и св.
Иосифу, Ее Пречистому
Обручнику. Давайте же пойдем к
ним с великим доверием в этот
Богородичный год, объявленный в
Opus Dei, с настойчивым
желанием обновить свое
посвящение Делу в день Святого
Патриарха. Меня вновь и вновь
трогают слова св. Хосемарии, над
которыми мы должны глубже
размышлять. Имея в виду начало
апостольской работы с
женщинами, он сказал своим
дочерям: «Я думал, что в Opus Dei
будут только мужчины. Это не
означает, что я не хотел женщин,
но до 14 февраля 1930 г. я не ведал



о вашем присутствии в Opus Dei,
хотя сердце мое горело желанием
исполнить Божью волю во всем».
[12]

Мои дочери и сыновья, стремимся
ли мы взращивать желание
исполнить Божью волю во все
времена? Отдаем ли мы себе
отчет, что только при подобном
страстном желании рвение
христиан – женщин и мужчин -
имеет смысл?

Во время прошедшего месяца я
совершил короткое путешествие в
Валенсию, по приглашению
Архиепископа этой епархии, в
рамках Года Священников, а
также - Пальма ди Майорку на
Балеарских островах, на которых
постепенно разворачивается
апостольская работа Прелатуры.
Там я вновь ощутил жажду
Божьего присутствия во
множестве душ, и я также увидел,



сколь благодарно они принимают
дух Opus Dei, что помогает им
искать и находить Пресвятую
Троицу в повседневных делах. Как
и всегда во время подобных
путешествий, я полагался на ваши
молитвы. Сопровождайте же меня
всегда!

23 марта – еще одна годовщины
ухода возлюбленного дона
Альваро. Вспоминая постоянство,
с которым он призывал нас всегда
идти к Марии, я предлагаю вам
частным образом просить его о
предстательстве, чтобы полнота
благодати Богородичного Года
наполнила ваши души.

И в конце месяца, 28-го марта, мы
празднуем очередную годовщину
священнического рукоположения
нашего Отца. Обратимся же к его
предстательству в наших
молитвах о Папе и его
сотрудниках, за епископов,



священников во всем мире, за
призвания к священству и
монашеству, за святость всего
народа Божьего, обретенного
Иисусом ценой Своей Крови.[13]

Со всей любовью благословляю
вас.

Ваш Отец

+Хавьер

Рим, 1 марта 2010 г.

[1] Бенедикт XVI, Послание на
Великий Пост 2010, 30 октября
2009 г.

[2] Св. Хосемария, Христос
проходит рядом, № 77.

[3] Бл. Августин, Град Божий, XIX,
21.

[4] Св. Хосемария, Друзья Божии, №
172.



[5] Мк. 7, 15.

[6] Бенедикт XVI, Послание на
Великий Пост 2010, 30 октября
2009 г.

[7] Бл. Августин, Проповедь 169, 13
(PL 38, 923).

[8] Св. Хосемария, Христос
проходит рядом, № 59.

[9] Рим. 3, 22-25.

[10] Бенедикт XVI, Послание на
Великий Пост 2010, 30 октября
2009 г.

[11] Св. Хосемария, Христос
проходит рядом, № 64.

[12] Св. Хосемария, Заметки,
сделанные во время встречи с
семьями, 11 июля 1974 г.

[13] Ср. 1 Кор. 6, 20; 7, 23.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
ru-ru/article/pismo-prelata-mart-2010/

(31.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/pismo-prelata-mart-2010/
https://opusdei.org/ru-ru/article/pismo-prelata-mart-2010/

	Письмо прелата (Март 2010)

