
opusdei.org

Пасха: Я воскрес и
все еще с тобою

Пасхальное время,
наполненное радостью,
простирается от Пасхального
бдения до воскресенья
Пятидесятницы. Эти
пятьдесят дней Церковь
погружает нас в радость
победы Господа над смертью.
Христос жив, и Он пришел,
чтобы встретиться с нами.

16.04.2022

«Придите, благословенные Отца
Моего, наследуйте Царство,



уготованное вам от сотворения
мира. Аллилуйя!»[1]. Пасхальное
время – это предвкушение
счастья, которое Иисус Христос
завоевал для нас Своей победой
над смертью. Господь «предан за
грехи наши» и воскрес «для
оправдания нашего»[2]: чтобы,
пребывая в Нем, радость наша
была совершенной»[3].

В литургическом году пасхальное
время – это «время силы», потому
что христианская весть – это
радостное воззвание о силе
спасения, совершенного «Пасхой»
Господа, Его переходе из смерти в
новую жизнь. «Пасхальное время
– это время радости, которая
живет в сердце христианина не
только в эти дни церковного года,
но и во всякий день. Ибо Христос
жив: Он не стал прошлым, чем-то
прошедшим и оставившим о Себе
лишь чудесные воспоминания»[4].
То, что «не всему народу, но



свидетелям, предъизбранным от
Бога»[5], дано было испытать в
явлении Воскресшего, теперь дано
нам в литургии, что позволяет
пережить то чудо, о котором
говорил Папа Лев Великий: «Все,
что касается нашего Искупителя,
что когда-то было видимым,
теперь стало сакраментальным
обрядом»[6]. Обычай восточных
христиан обмениваться в
Пасхальное воскресенье
приветственным поцелуем
выражает осознание этой
реальности. На приветствие
«Christos anestē» – Христос воскрес!
– отвечают «alethōs anestē» –
Воистину воскрес!

Латинская литургия, изливающая
радость в Святую субботнюю ночь
в Exultet –Ликовании, – в
Пасхальное воскресенье
лаконично выражает ее в
прекрасном вступлении Resurrexi:
«Я воскрес и все еще с Тобою,



полагаешь на мне руку Твою;
мудрость Твоя высока»[7].
Благоговейно доносим до уст
Господа горячую сыновнюю
молитву к Отцу, непередаваемый
опыт Воскресения, пережитый Им
с первыми лучами солнца в то
воскресное утро. Вот как св.
Хосемария в своей проповеди
ободряет нас приближаться ко
Христу, осознавая реальность того,
что Он жив и сейчас: «Я хотел бы
напомнить вам отдельные
эпизоды бытия Христова, которое
есть основа жизни христианина. 
«Iesus Christus heri et hodie; ipse et in
saecula», Иисус Христос вчера и
сегодня и во веки Тот же»[8]. Наш
Господь хочет, чтобы мы говорили
с Ним и о Нем не как о личности в
прошлом, о человеке, которого мы
вспоминаем, но, чтобы мы
воспринимали Его «сегодня»,
присутствующего здесь и сейчас,
имели живое общение с Ним.



Пасхальная Пятидесятница

Задолго до начала Великого поста
и других литургических
праздников, христианская
община уже отмечала эти
пятьдесят дней радости.
Считалось, что тот, кто не выразил
своего ликования в эти дни, не
понял самого сердца веры, потому
что «с Иисусом Христом радость
постоянно присутствует и
рождается заново»[9]. Этот
праздник, столь
продолжительный во времени,
помогает нам осознать, «что
нынешние временные страдания
ничего не стоят в сравнении с той
славою, которая откроется в
нас»[10]]. В это время Церковь уже
переживает ту радость, которую
Господь приготовил для нее:
нечто такое, чего «не видел … глаз,
не слышало ухо, и не приходило
то на сердце человеку»[11].

https://opusdei.org/es/document/pascua-he-resucitado-y-aun-estoy-contigo/#_ftn11


Этот эсхатологический смысл,
предвкушение небес, на
протяжении веков находит свое
отражение в литургической
практике упразднение чтений
Ветхого Завета во время Пасхи.
Если весь Ветхий Завет – это
подготовка, то Пасхальная
Пятидесятница – это
празднование реальности Царства
Божьего, уже присутствующего.
На Пасху все обновилось и все
исполнилось. Поэтому в
пасхальное время литургия
провозглашает наряду с
четвертым Евангелием (от
Иоанна) Деяния Апостолов и
Откровение – светлые книги,
особо близкие к духовности этого
периода.

Христианские писатели как
Востока, так и Запада считают
Пасхальную Пятидесятницу
единым и продолжительным
праздничным днем. Поэтому



воскресенья этого времени
называются не вторыми,
третьими, четвертыми... после
Пасхи, а просто Пасхальными
воскресеньями. Весь пасхальный
период похож на одно большое
воскресенье – воскресенье,
которое сделало все остальные
воскресенья воскресеньями. По
этой же причине воскресенье
Пятидесятницы считается не
отдельным праздником, а скорее
завершением великого праздника
Пасхи.

В некоторых традиционных
литургических гимнах для
Великого поста слово «Аллилуйя»
пелось с нотками прощания. В
пасхальной же литургии,
напротив, «Аллилуйя»
произносится с чувством
обновленной радости – это
преддверие новой песни, которую
будут петь на небесах
крещеные[12], уже знающие, что



они воскресли со Христом.
Поэтому во время Пасхи как
припев ответного псалма, так и
окончание антифонов мессы
часто повторяют это восклицание,
которое объединяет в себе
императив еврейского глагола 
hallal – восхвалять и Yahveh – имя
Бога.

«С праздником Аллилуйя! –
восклицал св. Августин в
проповеди. – В мире и без врага!
Не будет ни врага, не погибнет ни
один друг. Бог прославляется там
и здесь; но здесь люди,
находящиеся в беде, восхваляют
Его, там люди, находящиеся в
безопасности; здесь люди, которые
должны умереть, там люди,
которые будут жить вечно; здесь –
в надежде, там – в
действительности; здесь – те, кто
ещё в пути, там – те, кто уже на
родине»[13]. Святой Иероним
пишет, что в течение первых



веков в Палестине это
восклицание стало настолько
распространенным, что те, кто
вспахивал поля, время от времени
кричали «Аллилуйя!»; и гребцы,
переправлявшие
путешественников через реку,
кричали: «Аллилуйя!». «Глубокая,
безмятежная радость наполняет
Церковь во время Пасхальных
недель. Это радость, которую наш
Господь хотел оставить в
наследство всем христианам (...);
радость, полную
сверхъестественного содержания,
которую никто и ничто не сможет
отнять у нас, если мы не
допустим»[14].

Октава Пасхи

«Первые восемь дней пасхального
периода составляют «Октаву
Пасхи», и празднуются как
торжества Господни»[15]. В
прошлом в ходе этой Октавы



епископ Рима отмечал «стояния»
как способ познакомить
новокрещеных с триумфом тех
святых, которые имели особое
значение для христианской
жизни города. Это была некая
«география веры», в которой
христианский Рим представал как
реконструкция Иерусалима
времен Господа. Посещали
несколько римских базилик:
стояние Пасхального бдения было
у Святого Иоанна Латеранского;
воскресенье – в Санта Мария
Маджоре; понедельник – в
базилике Святого Петра в
Ватикане; вторник – у Святого
Павла за стенами; среда – у
Святого Лаврентия за стенами;
четверг – в базилике Святых
Апостолов; пятница – у Святой
Марии и Мучеников и снова
суббота – у Святого Иоанна
Латеранского.



Чтения каждого дня были связаны
с местом празднования.
Например, в среду стояние
проходило в базилике Святого
Лаврентия за стенами.
Евангелием на этот день был
отрывок о прохождении горящих
углей[16], что явно указывало на
популярную римскую традицию,
которая рассказывает о том, как
дьякон Лаврентий принял
мученическую смерть, будучи
зажаренным заживо. Суббота
Октавы была днем, в который
новообращенные в последний раз
надевали свои белые одежды для
крещения, перед тем как убрать
их, и первым чтением было
увещевание Святого Петра,
начинающееся со слов:
«Deponentes igitur omnem
malitiam...»[17] – Отложив всякую
злобу...

Отцы Церкви часто говорили о
воскресенье как о «восьмом дне».



В семидневной
последовательности воскресенье
указывает не только на начало
времени, но и на его конец в
грядущем веке[18]. Поэтому
древние купели для крещения,
как и у Иоанна Латеранского,
имели восьмиугольную форму;
катехумены выходили из купели,
чтобы начать новую жизнь, уже
открытыми для восьмого дня,
воскресенья без конца. Каждое
воскресенье напоминает нам о
том, что наша жизнь проходит во
время Воскресения.

Вознесение и Пятидесятница

«Своим Вознесением Воскресший
Господь обращает взоры
апостолов и наши взгляды к
небесным вершинам, чтобы
показать нам цель нашего
путешествия – Отца»[19]. С
Вознесением начинается время
нового присутствия Господа:



кажется, что Он более сокрыт, но
в каком-то смысле Он ближе к
нам. Время литургии начинается
с того, что вся литургия
превращается в
продолжительную молитву Отцу
через Сына в Святом Духе:
молитву, которая «словно тихая,
широкая река»[20].

Когда Иисус исчез из поля зрения
апостолов, возможно, сначала они
молчали. «Мы не знаем, поняли
ли они в тот момент, что перед их
глазами открывался
великолепный, бесконечный
горизонт: конечная цель нашего
земного паломничества.
Возможно, они поняли это только
в день Пятидесятницы, в Святом
Духе»[21].

«Всемогущий и вечный Бог,
пожелавший включить таинство
Пасхи в тайну пятидесяти
дней...»[22]. Церковь учит нас



распознавать это число,
наполненное смыслом
откровения. Число пятьдесят
знаменовало два важных события
религиозной жизни Израиля:
праздник Пятидесятницы,
отмечаемый через пятьдесят дней
после начала сбора урожая
пшеницы; и юбилейный год,
объявляемый святым каждые
пятьдесят лет, год, посвященный
Богу, в котором каждый мог
вернуть свое имущество, и
каждый мог вернуться в свою
семью[23]. Во времена Церкви
«таинство Пасхи» включает в себя
пятьдесят дней после Воскресения
Господня, вплоть до сошествия
Святого Духа в Пятидесятницу.
Если на языке литургии Великий
Пост означает обращение к Богу
всей душой, всем разумом, всем
сердцем, то Пасха означает нашу
новую жизнь «совместного
воскресения» со Христом. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quæ sursum



sunt quærite: если вы воскресли со
Христом, то ищите горнего, где
Христос сидит одесную Бога»[24].

Через пятьдесят дней «мы
достигаем самой вершины благ,
вступаем в самую столицу
праздников»[25], ибо,
неотделимая от Пасхи, она
(Пятидесятница) подобна «Матери
всех праздников». Как сказал
Тертуллиан язычникам того
времени: «Пересчитайте все ваши
праздники в году, и вы увидите,
что их даже близко не хватит для
замены пятидесяти дней
Пятидесятницы»[26]. Итак,
Пятидесятница – это
окончательное воскресенье,
воскресенье во всей его полноте. В
этом торжестве мы восхищаемся
тем, как через литургию Бог
обновляет дар Духа, имевший
место на заре зарождающейся
Церкви.



Если на Вознесении Иисус
«вознесся на небеса, чтобы мы
разделили с Ним Его
Божественность»[27], то сейчас, в
день Пятидесятницы, Господь,
сидящий одесную Отца, передает
Церкви Его Божественность
посредством излияния Святого
Духа, «плода Креста»[28]. Св.
Хосемария жил и ободрял нас
жить с этим ощущением вечного
присутствия Духа: «помоги мне
вымолить еще одну
Пятидесятницу, чтобы земля
возгорелась заново»[29].

Становится понятным, почему св.
Хосемария решил начинать
некоторые средства образования в
Деле с традиционной молитвы
Церкви, найденной, например, в
вотивной Мессе о Святом Духе:
«Deus, qui corda fidelium Sancti
Spiritus illustratione docuisti, da
nobis in eodem Spiritu recta sapere, et
de eius semper consolatione gaudere»



– «Боже, научающий верных
просвещением Святого Духа; подай
нам через того же Духа познание
истины и вечное в ней
утешение»[30]. Словами литургии
мы просим Бога-Отца, чтобы
Святой Дух сделал нас
способными ценить, вкушать
смысл Божьих вещей; и чтобы мы
могли наслаждаться ободряющим
утешением «Великого
Незнакомца»[31]. Ибо «миру
нужны мужество, надежда, вера и
настойчивость учеников Христа.
Миру нужны плоды, дары Святого
Духа, как перечисляет св. Павел:
«любовь, радость, мир,
долготерпение, благость,
милосердие, верность, кротость,
самообладание» (Гал. 5:22). Дар
Святого Духа в изобилии был дан
Церкви и каждому из нас, чтобы
мы могли жить с искренней верой
и трудолюбием, чтобы мы могли
сеять семена примирения и
мира»[32].



[1] Римский миссал, среда Октавы
Пасхи, входной антифон. См. Мф
25:34.

[2] Римлянам 4:25.

[3] См. Иоанн 15:9-11.

[4] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, № 102

[5] Деяния 10: 41.

[6] Святой Лев Великий,
Проповедь 74:2 (PL 54, 398).

[7] Римский миссал, Пасхальное
воскресенье, входной антифон.
См. Псалом 138 (139), 18: 5–6.

[8] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, № 104. См. 
Евреям 13:8.

[9] Папа Франциск, Evangelii
Gaudium, № 1.



[10] Римлянам 8:18.

[11] 1 Коринфянам 2:9

[12] См. Откровение Иоанна 5:9

[13] Святой Августин, Проповедь
256:3 (PL 38, 1193).

[14] Блаженный Альваро, 
Хождение с Иисусом, Мадрид 2014,
с. 197.

[15] Римский миссал,
универсальные нормы для
литургического года, № 24.

[16] Иоанн 21:9.

[17] 1 Петра 2:1.

[18] См. Святой Иоанн Павел II, 
Dies Domini, № 26.

[19] Папа Франциск, Regina Coeli 1
июня 2014 г.



[20] Святой Хосемария, Путь, №
145.

[21] Бенедикт XVI, Проповедь, 28
мая 2006 г.

[22] Римский миссал, Воскресное
бдение в Пятидесятницу,
вступительная молитва.

[23] См. Левит 23:15-22; Числа
28:26-31; Левит 25:1-22.

[24] Колоссянам 3:1.

[25] Святой Иоанн Златоуст, Беседа
II на Святую Пятидесятницу (PG
50, 463).

[26] Тертуллиан, Об
идолопоклонстве, 14 (PL 1, 683).

[27] Римский миссал, Вознесение
Господне, префация.

[28] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, № 96.



[29] Святой Хосемария, Путь, №
213.

[30] Римский миссал, Вотивная
месса о Святом Духе,
вступительная молитва.

[31] См. Святой Хосемария, 
Христос проходит рядом, №
127-138.

[32] Папа Франциск, Проповедь в
Торжество Пятидесятницы, 24 мая
2015 г.

Феликс Мария Аросена

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/paskha-ia-voskres-i-vse-
eshche-s-toboiu/ (20.01.2026)

https://opusdei.org/es/document/pascua-he-resucitado-y-aun-estoy-contigo/#_ftnref29
https://opusdei.org/ru-ru/article/paskha-ia-voskres-i-vse-eshche-s-toboiu/
https://opusdei.org/ru-ru/article/paskha-ia-voskres-i-vse-eshche-s-toboiu/
https://opusdei.org/ru-ru/article/paskha-ia-voskres-i-vse-eshche-s-toboiu/

	Пасха: Я воскрес и все еще с тобою

