
opusdei.org

Очень человечные,
очень
божественные (V):
Чтобы уметь
дружить

Всякая подлинная дружба
требует усилий — как для
вхождения в жизнь других,
так и для того, чтобы дать им
место в нашей собственной
жизни. В пятой статье мы
рассмотрим добродетели,
которые облегчают этот
процесс.



30.09.2025

Когда человек переживает
последние мгновения жизни,
готовясь «перейти от мира сего к
Отцу» (Ин 13,1), его мысли
обращаются к главному. Он
стремится завершить
незаконченные дела: выразить
любовь близким, подвести итоги
жизни, примириться с кем-то... То
же происходит и в жизни Иисуса.
Прологом к Его последним часам
становится ритуальная трапеза с
ближайшими учениками.
Евангелия позволяют нам
заглянуть в эти моменты через
трогательные страницы дружбы,
где Господь оставляет нам в
наследие свидетельство Своей
любви. «В уединении Горницы
Тайной Вечери Иисус говорит
апостолам: “Я назвал вас
друзьями” (Ин 15,15). И в них Он



сказал это всем нам. Бог хочет
видеть нас не только творениями,
но и детьми, которым во Христе
предлагает истинную дружбу»[1].

Встреча внутренних миров

Дружба — это двусторонние
отношения, растущие через
дарение и принятие. Христос
предлагает друзьям величайший
дар: «Я умолю Отца, и даст вам
другого Утешителя» (Ин 14,16). Но
Он также просит взаимности:
«Пребудьте в любви Моей» (Ин
15,9). Не бывает дружбы, где
участвует лишь одна сторона.
Подлинная дружба требует
усилий как для того, чтобы войти
в жизнь других, так и для того,
чтобы дать им место в нас.

Это взаимное сближение не всегда
даётся легко — особенно когда
общественная среда или наша
инерция побуждают нас мало
считаться с другими, закрывать



внутренний мир от «вторжений»
или видеть в людях лишь
временную пользу. Для дружбы
необходимо открыть двери
сердца. Это, безусловно, делает нас
уязвимыми, но и более
человечными. Кто не испытывал
моментов глубокого
взаимопонимания, когда встреча
двух внутренних миров
становится явной? Может
казаться, что такие искренние и
глубокие переживания
свойственны лишь юности. Но
тот, кто преодолевает страх
открыться и принять других,
способен создавать крепкую
дружбу в любом возрасте — с
родителями, детьми, супругом,
коллегами.

Доброжелательность и нежность

С древности считается, что
«дружба — это добродетель или
сопряжена с добродетелью. Более



того, дружба – самое необходимое
для жизни, так как никто не
пожелает себе жизни без
друзей»[2]. Для укрепления дружбы
нужно развивать качества,
способствующие взаимному
обмену внутренним миром.
Дружба, по сути, состоит из
«поиска блага для другого,
взаимности, близости, нежности,
стабильности и схожести друзей,
постепенно созидающаяся в
разделенной друг с другом
жизни»[3].

Поиск блага для другого, также
известный как
доброжелательность, – это,
пожалуй, самое главное качество,
необходимое для дружбы. Речь не
просто о заботе о конкретном
благе другого, но о том, что он сам
важен: вы желаете ему счастья.
Доброжелательность показывает
искренность привязанности к
нашим друзьям, предполагая



«признание и принятие друга
таким, какой он есть — с
проблемами, недостатками,
историей. Для истинной дружбы
нужно учиться смотреть на
других с любовью, пока не увидим
глазами Христа»[4].

Чтобы научиться открываться
другим, нужно развивать в себе
нежность. Нежность — вопреки
стереотипам, это «не добродетель
слабых, а сила души, способность
к состраданию и подлинной
открытости»[5]. Нежность — это
благодатная почва, которую
нужно возделывать каждый день,
чтобы развить в себе способность
делиться и доверять. «У каждого
из вас сердце полно нежности, как
и у меня»[6], — говорил св.
Хосемария. Эта нежность, которая
может проявляться как у людей,
легко выражающих свои чувства,
так и у тех, кто более замкнут,
выражается по-разному. На



Тайной вечере Иисус проявляет
нежность по-разному: настаивает,
чтобы омыть ноги упрямому
Петру (Ин 13,6-11), и позволяет
Иоанну возлечь у Его груди (Ин
13,23). Нежность друга
заключается в том, что он
понимает потребности другого
человека и уважает его личное
пространство, его образ жизни; он
избегает любого нежелательного
вмешательства и просто
присутствует рядом.

Постоянство и гармония

Дружба требует времени:
внутренние миры не
раскрываются мгновенно.
Важным вещам нужно время,
чтобы укорениться и вырасти в
человеческом сердце. Порой
кажется, что вы нашли «лучшего
друга», но таким отношениям ещё
предстоит расти. «Нужны долгие
беседы, совместное время,



узнавание друг друга... Так
рождается дружба. Только в этом
терпении она становится
подлинной»[7].

Друзья хотят видеть друг друга,
быть вместе, иметь возможность
делиться тем, что ценно для
каждого. Апостолы любили быть с
Иисусом не только как с Мессией,
но как с Другом. Они следовали за
Ним не только из-за исторических
или интеллектуальных
убеждений, но и потому, что
Иисус стал частью их жизни: «Я
увижу вас опять, и возрадуется
сердце ваше» (Ин 16,22).

Регулярное общение укрепляет
дружбу, создавая гармонию, где
друзья естественно делятся тем,
что наполняет их жизнь. Так вы
учитесь ценить то, что дорого
другу, и скорбеть о его потерях.
Друг искренне привлекает другого
друга, он не убеждает и не



обманывает его, маскируя дружбу
под другие интересы.

Добродетели для общения

Святой Фома Аквинский
утверждал: «В мире нет ничего
достойнее дружбы, ибо она
объединяет добродетельных,
сохраняет и умножает
добродетель»[8]. Добродетель —
союзник дружбы: те, кто
взращивает в себе образ Божий,
легче находят друг друга и
стремятся поделиться этой
внутренней красотой.

Некоторые добродетели лучше
подходят для того, чтобы
подготовить почву для дружбы и
способствовать её развитию. Это
добродетели, необходимые для
того, чтобы ладить с другими.
«Атмосфера дружбы, которую
каждый из нас призван нести с
собой, — это плод множества
усилий, направленных на то,



чтобы сделать жизнь других
людей приятнее. Развитие
приветливости,
жизнерадостности, терпения,
оптимизма, кротости и всех
добродетелей, которые делают
жизнь с другими людьми
приятной, важно для того, чтобы
люди чувствовали себя
желанными и были счастливы:
«Сладкие уста умножат друзей, и
доброречивый язык умножит
приязнь» (Сир 6,5). Стремление
улучшить свой характер —
необходимое условие для более
легкого зарождения дружеских
отношений»[9].

В контексте дружеских
отношений не всегда легко
определить, какие черты
характера следует изменить, а
какие можно терпеть — и даже
любить — в друге. Возможно,
здесь не стоит проводить
слишком много различий.



Главное — стараться работать над
собой, а это то, что в наших силах.
Если я застенчив, я могу
попытаться стать более
общительным; если у меня бурная
реакция, я могу постараться её
сдерживать; если я склонен к
неэмоциональности, я могу
попытаться выражать свои
чувства более открыто и т.д. Что
никогда не принесёт пользы, так
это упорное отстаивание
собственного эго. Святой
Хосемария призывал людей
избегать этой ловушки: «Ты
оправдываешься, ты говоришь,
что у тебя сухой, сдержанный
характер… что ты человек
рассеянный, невнимательный, и
потому плохо знаешь людей,
живущих рядом… – Признайся, ты
и себя не уговорил?»[10]

***



Всякая дружба — это дар, который,
будучи принят, становится даром
для другого. Такова природа
любви: лишь получивший её
может отдавать. Даже любовь
Христа к апостолам основана на
Отцовской любви: «Как возлюбил
Меня Отец, так и Я возлюбил
вас» (Ин 15,9). Таким образом,
чтобы быть настоящим другом,
нужно не только развивать в себе
все добродетели, которые
помогают нам открываться
другим, но и укреплять свою
любовь к Богу. По мере того, как
укрепляются наши близкие
отношения с Ним, растёт и наша
способность любить других.
«Таким образом, любовь к Богу и
любовь к ближнему нераздельны,
они являются единой заповедью.
Однако обе они живут любовью,
исходящей от Бога, Который
первым возлюбил нас. Так, речь
уже идет не о навязываемой извне
“заповеди”, требующей от нас



невозможного, но об опыте любви,
дарованной изнутри, – любви, к
которой, согласно ее природе,
следует в дальнейшем приобщить
других. Любовь возрастает через
любовь. Любовь “божественна”,
потому что исходит от Бога и
соединяет нас с Богом, и, тем
самым, преобразует нас в единое
“мы”, преодолевающее наши
разделения и делающее из нас
единое целое, вплоть до того,
чтобы в конце Бог стал “всё во
всём” (1 Кор 15,28)»[11].

Хорхе Марио Харамильо

[1] Монсеньор Фернандо Окарис, 
Пастырское послание, 1 ноября
2019 г., №2.

[2] Аристотель, Никомахова этика,
1155а.



[3] Франциск, Апостольское
обращение Amoris Laetitia, п.123

[4] Монсеньор Фернандо Окарис, 
Пастырское послание, 1 ноября
2019 г., №8

[5] Франциск, Проповедь, 19 марта
2013 г.

[6] Св. Хосемария, Заметки о
воссоединении семьи, 15-IX-1971.
AGP, biblioteca, P01.

[7] Франциск, Интервью, 13-IX-2015.
Полный текст на веб-сайте
Аргентинского католического
информационного агентства.

[8] Св. Фома Аквинский, О
правлении государей, I, X.

[9] Монсеньор Фернандо Окарис, 
Пастырское послание, 1 ноября
2019 г., №9.

[10] Св. Хосемария, Борозда,№755



[11] Бенедикт XVI, Enc. Deus Caritas
est, № 18.

Хорхе Марио Харамильо

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-ru/article/ochen-chelovechnye-
ochen-bozhestvennye-v-chtoby-umet-

druzhit/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/ru-ru/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-v-chtoby-umet-druzhit/
https://opusdei.org/ru-ru/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-v-chtoby-umet-druzhit/
https://opusdei.org/ru-ru/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-v-chtoby-umet-druzhit/
https://opusdei.org/ru-ru/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-v-chtoby-umet-druzhit/

	Очень человечные, очень божественные (V): Чтобы уметь дружить

