
opusdei.org

Страстная Неделя:
Он возлюбил нас до
конца

Страстная неделя является
центром литургического
года: в эти дни мы заново
переживаем решающие
моменты нашего
искупления. Церковь мудро и
созидательно ведет нас за
руку от Вербного воскресенья
до Креста и Воскресения.

04.04.2022



В сердце литургического года
бьется Пасхальная тайна,
Триденствие распятия Господа,
Его смерть и Воскресение. Вся
история спасения вращается
вокруг этих святых дней, которые
для большинства людей прошли
незамеченными, и которые сейчас
Церковь празднует «от восхода и
до заката солнца»[1]. Весь
литургический год, краткое
изложение истории отношений
Бога с людьми, проистекает из 
воспоминаний о «часе» Иисуса,
хранимых Церковью: когда,
«возлюбив Своих сущих в мире, до
конца возлюбил их»[2].

В эти дни Церковь с материнской
мудростью вводит нас в
решающие моменты нашего
искупления: если мы не
сопротивляемся, нас охватывают
воспоминания, через которые
литургия Страстной недели
погружает нас в Страдания;



благоговение, с которым нас
призывают бодрствовать рядом с
Господом; и ликующая радость
пасхального бдения. Многие из
обрядов, которые мы совершаем в
эти дни, уходят корнями в очень
древние традиции; об их силе
свидетельствует благочестие
христиан и вера святых на
протяжении двух тысячелетий.

Вербное воскресенье

Вербное воскресенье, подобно
входной двери в Пасхальное
Триденствие, готовит его:
«преддверие Страстной недели.
Приближается час, когда на
Голгофе свершилось Искупление
всего человечества. Это время
кажется мне наиболее
благоприятным для того, чтобы
мы все вместе задумались:
какими путями спасал нас Иисус,
Господь наш, открывая для
нашего созерцания Свою



воистину непостижимую любовь
к бедным тварям, слепленным из
праха земного?»[3].

Когда первые верующие
услышали литургическое
воззвание евангельских
повествований о Страстях и
проповеди епископа, они поняли,
что находятся в ситуации, сильно
отличающейся от той, в которой
находится человек, просто
посетивший представление: «для
их благочестивых сердец не было
никакой разницы между тем, что
было провозглашено, и тем, что
случилось»[4]. Повествования о
Страстях, входе Иисуса в
Иерусалим подобны
официальному представлению
Господа о себе, как о желанном и
ожидаемом Мессии,
Единственном, через Которого
возможно спасение. Это жест
Царя- Спасителя, который пришел
в ваш дом. Среди его собственных,



одни не приняли его, а другие
приняли, провозгласив его 
Благословенным, который пришел
во имя Господа[5].

Господь, всегда присутствующий и
действующий в Церкви, из года в
год обновляет в литургии этот
торжественный вход в «Вербное
воскресенье Страстей Господних»,
как Его называют в Миссале. Само
название подразумевает его
двойственность: с одной стороны,
торжественное, а с другой –
скорбное. «В этот день, – как
гласит рубрика, – Церковь
вспоминает вход Христа Господа в
Иерусалим для исполнения
Пасхальной тайны»[6]. Его
прибытие окружено
восклицаниями и возгласами
ликования, хотя толпа еще не
знает истинного предназначения
Иисуса, и ей предстоит
столкнуться с публичным
бесчинством на Кресте. Однако



мы, живущие во времена Церкви,
знаем куда ведет путь Господа: Он
входит в Иерусалим «для
совершения Пасхальной тайны».
Поэтому мы, христиане, славящие
в Иисусе Мессию во время
крестного хода в Вербное
воскресенье, не удивляемся тому,
что попадаем прямо в гущу
скорбных событий Страстей
Господних.

Сочетание света и тени в Божьем
плане имеет большое значение
для нас: Вербное воскресенье не
просто сопоставляет два
отдельных праздника. Обряд
вступления в Мессу – это не что
иное, как сама процессия, и она
ведет непосредственно к
собранию Мессы. «Всемогущий и
вечный Бог, Ты восхотел, –
обращаемся мы к Отцу, – чтобы
наш Спаситель стал человеком и
умер на кресте»[7]: всё здесь уже



говорит нам о том, что произойдет
в ближайшие дни.

Великий четверг

Пасхальное Триденствие
начинается с вечерней мессы
Вечери Господней. Великий
четверг проходит между
завершающимся Великим постом
и начинающимся Триденствием.
Красной нитью празднования
этого дня, светом, все
освещающим, является
Пасхальная тайна Христа: центр
события, которое обновляется в
сакраментальных знамениях.

Священнодействие сосредоточено
на Вечере, на которой Иисус перед
тем, как предал Себя на смерть,
доверил Церкви завещание своей
любви, жертву вечного завета[8].

«Когда Он учредил Евхаристию в
память о Нем и Его Пасхальной
жертве, Он символически



поместил этот высший акт
Откровения в свет Его милости. В
контексте того же милосердия
Иисус вошел в страдания и
смерть, осознавая великую тайну
Божьей любви, которая должна
была исполниться на кресте»[9].
Литургия ярко и реалистично
знакомит нас с жертвой Иисуса
ради нашего спасения. «Потому
любит Меня Отец, что Я отдаю
жизнь Мою, чтобы опять принять
её. Никто не отнимает её у Меня,
но Я Сам отдаю её»[10]. Согласие
Господа, являющееся источником
нашего спасения, присутствует в
церковном праздновании; вот
почему собрание без колебаний
включает нас в «Тайную вечерю»
в настоящем времени:
«Sacratissimam, Deus,
frequentantibus Cenam...», – говоря
на латыни с ее обычной
лаконичностью; «Он призвал нас
принять участие в этой
священной Вечере»[11].



Это «святой день, когда наш
Господь Иисус Христос был предан
за нас»[12]. Слова Иисуса: «иду от
вас и приду к вам, лучше для вас,
чтобы Я пошёл; ибо, если Я не
пойду, Утешитель не придёт к
вам»[13], – знакомят нас с
таинственным колебанием между
отсутствием и присутствием
Господа, который руководит всем
Пасхальным Триденствием и, как
следствие, всей жизнью Церкви.
По этой причине ни Великий
четверг, ни последующие дни –
это не просто дни печали или
скорби: увидеть Священное
Триденствие таким образом – все
равно, что оказаться в положении
учеников до Воскресения
Христова. «Творец излил любовь
на Свое творение. В понимании
этого факта – корни радости
Великого четверга»[14]. Чтобы
увековечить в мире эту
бесконечную любовь,
сконцентрированную в Его Пасхе,



в Его переходе из этого мира к
Отцу, Иисус полностью отдает нам
Свое Тело и Кровь в новом
памятном торжественном обряде:
хлебе и вине, которые становятся
«хлебом жизни» и «вином
спасения»[15]. Господь оставил
нам Свой наказ отныне делать то
же самое, что только что сделал
Он, в память о Нем[16]. Таким
образом рождается пасхальное
празднование Церкви – Святая
Евхаристия. Очень красноречивы
два момента празднования, когда
рассматриваются во взаимосвязи:
омовение ног и поклонение
Святым Дарам. Омовение ног
Двенадцати за несколько часов до
распятия провозглашает
величайшую любовь: «…кто
положит душу свою за друзей
своих»[17]. Литургия возрождает
это действие, которое
обескуражило апостолов, в
провозглашении Евангелия и в
возможности совершать омовение



ног некоторым верующим. По
окончании мессы процессия
поклонения Святым Дарам и
адорация верующих раскрывает
сердечный ответ Церкви на
смиренное коленопреклонение
нашего Господа пред ногами
апостолов. Эти минуты
безмолвной молитвы, которая
длится до ночи, приглашают нас
вспомнить священническую
молитву Христа в трапезной[18].

Страстная пятница

Литургия в Страстную пятницу
начинается с простирания ниц
священников перед алтарем,
вместо обычного начального
поцелуя. Этот жест особого
почитания алтаря, с которого
сняты все покровы, свечи и крест,
пробуждает воспоминания о
Распятом Господе в час Его
Страстей. Тишина нарушается
страстной молитвой, в которой



священнослужитель обращается к
милости Божьей – «Reminiscere
miserationum tuarum, Domine
(Вспомни щедроты Твои,
Господи)» – и умоляет Отца о
вечной защите, которую Сын
обрел для нас, пролив Свою Кровь,
то есть отдав Свою жизнь за
нас[19].

Древняя традиция оставляет этот
день для провозглашения
Страстей, по словам Святого
Иоанна, как кульминационный
момент литургии Слова. Этот
евангельский рассказ
подчеркивает возвышенное
величие Христа, Который «идет на
смерть в абсолютной свободе
Любви»[20]. Господь мужественно
отвечает тем, кто пришел
схватить Его: «И когда сказал им:
«это Я», – они отступили назад и
пали на землю»[21]. Позже мы
слышим, как он говорит Пилату:
«Царство мое не от мира сего»[22],



и поэтому его последователи не
боролись за Его освобождение.
«Consummatum est» (Совершилось!)
[23]: наш Господь верен Своему
Отцу до конца, и таким образом
Он победил мир[24]. После
провозглашения Страстей и
вселенской молитвы литургия
направляет наше внимание на 
Lignum Crucis, древо Креста:
славное орудие искупления
человечества. Поклонение
Святому Кресту – это жест веры и
провозглашения победы Иисуса
над дьяволом, грехом и смертью. С
ним мы, христиане, побеждаем,
потому что это «победа,
победившая мир, вера наша»[25].

Церковь покрывает Крест
почитанием и благоговением:
епископ подходит целовать его
без ризы и без кольца[26]; за ним
следует поклонение верующих, а в
песнях прославляется его
победоносный характер: «Кресту



Твоему поклоняемся, Владыка, и
святое Воскресение Твоё поём и
славим: ибо через Крест пришла
радость всему миру»[27]. Это
таинственное соединение смерти
и жизни, в которое Бог хочет
погрузить нас: «Иногда в нас
возрождается светлый порыв,
приведший Господа в Иерусалим.
Иногда – боль агонии,
завершившейся на Голroфе... Или
– слава Его торжества над смертью
и грехом. Но всегда любовь наша –
радостная ли, скорбная ли – от
Сердца Иисуса Христа»[28].

Святая суббота и Пасхальное
бдение

Древние христианские тексты
неизвестных авторов
концентрируют тайну, которую
Церковь вспоминает в Великую
субботу: сошествие Христа в ад.
«Что происходит сегодня? Великая
тишина окутывает землю,



великая тишина и безмолвие.
Великая тишина, потому что Царь
спит. Земля напугана и потрясена,
потому что Бог во плоти уснул и
пришел пробудить тех, кто спал с
начала мира»[29]. Подобно тому,
как в Бытии мы видели, как Бог
отдыхал после трудов Своих, так и
теперь Господь покоится после
искупительных дел. Ибо
Пасхальный пир, который вот-вот
начнётся в мире, – это «пиршество
нового творения»[30]: это стоило
Ему жизни, чтобы вернуть жизнь
нам.

«Вскоре вы не увидите Меня, и
опять вскоре увидите Меня»[31]:
так сказал Господь апостолам
накануне Своих Страданий. В
ожидании Его возвращения,
давайте поразмышляем о Его
нисхождении во тьму смерти, в
которую все еще были погружены
праведники Ветхого Завета.
Христос, неся в руках



освободительный Крест, положил
конец их сну и ввел в свет нового
Царства: «Пробудись, спящий, ибо
создал тебя не для того, чтобы
оставить пленником бездны»[32].
Начиная с Каролингского
возрождения VIII века, по всей
Европе распространилось
празднование Великой субботы –
дня ожидания Воскресения – как
это с усердием делала матерь
Иисуса Христа, что привело
церковь к тому, что каждая
суббота превратилась в день
посвящения Богоматери; теперь,
более чем когда-либо, Мария – это 
stella matutina[33], утренняя
звезда, возвещающая о
пришествии Господа: Lucifer
matutinus[34], Солнце, восходящее
свыше, oriens ex alto[35].

В ночь этой Великой субботы
Церковь собирается на самое
торжественное из бдений для
празднования Воскресения



Жениха, длящееся до первых
предрассветных часов. Это
празднование является
фундаментальным ядром
христианской литургии в течение
всего года. Большое разнообразие
символических элементов
выражает переход от тьмы к свету,
от смерти к новой жизни в
Воскресении Господа: огонь,
свечи, вода, благовония, музыка и
колокола…

Свет свечей – это знак Христа, свет
мира, освещающий и
заливающий все; огонь - это
Святой Дух, зажженный Христом в
сердцах верующих; вода означает
переход к новой жизни во Христе,
источнике жизни; пасхальное 
Аллилуйя является гимном
паломников, идущих в небесный
Иерусалим; хлеб и вино
Евхаристии – это залог
эсхатологического пира с
Воскресшим. Участвуя в



пасхальном бдении, мы с верой
осознаем, что это святое собрание
– это община Воскресшего
Господа; это новое время,
открытое по сегодняшний день для
славного Христа: haec est dies,
quam fecit Dominus[36], это новый
день, который открыл Господь,
день, «который не знает
заката»[37].

[1] Римский Миссал,
Евхаристическая молитва III.

[2] Иоанн 13:1.

[3] Святой Хосемария, Друзья
Божьи, № 110.

[4] Святой Лев Великий, Слово о
Страстях Господних, 52, 1 (CCL
138, 307).

[5] См. Матфей 21:9.



[6] Римский Миссал, Вербное
воскресенье Страстей Господних,
№ 1.

[7] Римский Миссал, Вербное
воскресенье Страстей Господних,
вступительная молитва.

[8] См. Римский Миссал, вечерняя
месса Тайной вечери Господа,
Святой четверг, вступительная
молитва.

[9] Папа Франциск, Misericordiae
Vultus, № 7.

[10] Иоанн 10: 17–18.

[11] Римский Миссал, вечерняя
месса Тайной вечери Господа,
Святой четверг, вступительная
молитва.

[12] Римский Миссал, вечерняя
месса Тайной вечери Господа,
Святой четверг, № 20
(прославление святых)



[13] Иоанн 14:28; Иоанн 16:7.

[14] Святой Хосемария, Христос
проходит рядом, № 84.

[15] Римский Миссал, Приношение
даров.

[16] См. 1 Коринфянам 11:23-25.

[17] См. Иоанн 15:13.

[18] См. Иоанн 17.

[19] См. Римский Миссал,
празднование Страстей
Господних, Страстная пятница,
вступительная молитва.

[20] Святой Хосемария, Крестный
Путь, стояние № 10.

[21] Иоанн 18:6.

[22] Иоанн 18:36.

[23] Иоанн 19:30.

[24] См. Иоанн 16:33.



[25] 1 Иоанна 5:4.

[26] Ср. Церемония епископов, №
315 и 322.

[27] Римский Миссал,
празднование Страстей
Господних, Страстная пятница, №
20.

[28] Святой Хосемария, Крестный
Путь, стояние № 14, 3.

[29] Проповедь в Великую и Святую
субботу (PG 43, 439).

[30]Бенедикт XVI, проповедь на
Пасху, 7 апреля 2012 г.

[31] Иоанн 16:16.

[32] Проповедь в Великую и Святую
субботу (PG 43, 462).

[33] Лоретанская литания (см. Si
50, 6).



[34] Римский Миссал, Пасхальное
бдение, провозглашение Пасхи.

[35] Литургия часов, Гимн 
Benedictus (Лк 1:78).

[36] Псалмы 117 (118):24.

[37] См. Римский Миссал,
Пасхальное бдение,
провозглашение Пасхи.

Феликс Мария Аросена

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-kz/article/strastnaia-nedelia-on-
vozliubil-nas-do-kontsa/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/ru-kz/article/strastnaia-nedelia-on-vozliubil-nas-do-kontsa/
https://opusdei.org/ru-kz/article/strastnaia-nedelia-on-vozliubil-nas-do-kontsa/
https://opusdei.org/ru-kz/article/strastnaia-nedelia-on-vozliubil-nas-do-kontsa/

	Страстная Неделя: Он возлюбил нас до конца

