
opusdei.org

Очень человечные,
очень
божественные (IV):
Мы – «обитель»
добродетелей

Наше стремление стать
лучше подпитывается
атмосферой, в которой мы
живем, и в то же время
приносит плоды в
отношениях с другими.

16.08.2025



Бог не живет в одиночестве. Он –
семья, Троица Лиц, соединенных
любовью; неиссякаемый источник
жизни, родник, который
непрестанно изливается и дарит
себя. Каждая Божественная
Личность живет свободно и
полностью для других, устремляя
взор к другим, в радостной
зависимости. Наш Бог, как
говорил Бенедикт XVI, – это
«бытие-для» (Бог-Отец), «бытие-
от» (Бог-Сын) и «бытие-с» (Святой
Дух)»[1]. И эта же логика сияет во
всем, что вышло из Его рук.
Особенно в человеке. Да, троичная
жизнь запечатлена в самой
глубине нашего существа. Наше
существование подлинно
человечно и подлинно
божественно только тогда, когда
развивается в соответствии с
этими троичными координатами
общения: от Бога и от других; с
Богом и с другими; для Бога и для
других.



Канатоходец

Все добродетели, даже самые
малые, ведут к углублению
общения с другими. Конечно,
добродетели (от лат. virtus – сила)
укрепляют нас, давая власть над
определенными аспектами нашей
личности. Переплетаясь между
собой, они помогают нам быть
более подлинными. Однако они не
служат индивидуальному
совершенству, потому что счастье
никогда не достигается в
одиночку. Добродетели делают
нас способными «изливать
любовь – ту самую любовь, в
которой человек-личность
становится даром и через этот дар
обретает смысл своего бытия»[2].
Подлинная добродетель не
достигается вопреки другим или в
стороне от них. Путь иной: рост в
свободе для других, свободе,
позволяющей нам посвящать себя
тем, кто рядом. В конечном счете



добродетель – это обладать собой,
чтобы отдавать себя. В этом –
истинная сила. Представим
канатоходца, идущего по тросу
под тревожными взглядами
зрителей. День за днем он
проходит один и тот же путь. В
нем смешиваются дерзость и
осторожность: он боится упасть,
но наслаждается высотой и
риском. Он стремится преодолеть
свои пределы, и его цель требует
упорных тренировок. Ему нужно
мастерство, которое придет
только с ежедневным
преодолением страха. Так и мы,
чтобы стать добродетельными
(например, аккуратными или
благодарными), должны
преодолевать сопротивление,
делая это с терпением и трудом.
Что мотивирует нас убирать вещи
на место или искренне
благодарить? Только если мы
знаем, что в начале и конце троса
нас ждут те, кого мы любим, те,



кому нужны эти дары, стоит
рисковать над пропастью. Мы
стремимся не просто к личной
гармонии. Все добродетели
устремлены к открытости другим;
они личные, но в то же время
имеют измерение общения,
укрепляя связи с ближними.

Бытие-от: дар зависимости

Некоторые книги по
саморазвитию учат жить в мире с
собой, отождествляя счастье с
самодостаточностью, словно
зависимость от других – это
препятствие. Но, взглянув на
Троицу, мы понимаем, что всё
иначе. Бог-Сын исходит от Отца и
получает от Него всё Свое бытие.
Это сыновство ведет Иисуса к
радостному исполнению воли
Отца (см. Ин 4:34). Подобно этому,
как творения Божьи, а особенно
как крещеные, включенные в
жизнь Христа, мы обладаем



сыновним характером. Мы не
дали себе жизнь. Другие люди,
еще не знавшие нас, привели нас
в этот мир. И из этих отношений
сыновства – детей Божьих и детей
наших родителей – рождаются все
человеческие связи: потому что
мы дети, мы – братья и семья.

В глубине человеческой личности
лежит радикальная зависимость.
Наше существование
разворачивается от Другого и от
других. Это особенно видно в
супружеской любви, где два
человека живут в полной
взаимной зависимости, где один
не может жить без другого. Нужда
в других не ущемляет свободу –
напротив, она делает человека
ценнее и ведет к большей
радости. Осознание, что я получил
любовь и могу отдать ее,
наполняет жизнь смыслом.



Добродетели взращиваются
именно в отношениях – их среда
обитания «мы». Наши внутренние
устои формируются в общении.
Родители учат детей: «Сын, разве
не скажешь “спасибо”?», «Дочь,
положи вещи на место». Мы
растем благодаря советам,
беседам, которые освещают разум
твердыми принципами. Эти
принципы, воплощаясь в жизнь,
формируют добродетели и
помогают видеть добро и
достигать его.

Пример окружающих – тоже
школа. Добродетельная атмосфера
в семье или на работе – это
рассадник добродетелей. Увы,
верно и обратное: там, где царит
небрежность, труднее расти
человечески. Скромный дом учит
детей умеренности; внимательная
мать показывает ценность
мелочей. То же – среди друзей,
коллег, в любой общине. Часть



нашей миссии – создавать вокруг
среду, помогающую открывать и
взращивать добродетели. Церковь
предлагает святых как пример: в
них мы видим не теорию, а
воплощенные добродетели,
видим, что возможно впустить
Бога и других в свою жизнь.

Бытие-с: радость сопровождения

Дух Святой, исходящий от Отца и
Сына, – это любовь, разделенная и
посланная людям, чтобы быть с
нами[3]. Он – «неиссякаемый
источник Божьей жизни в нас»[4],
жизни, которая раскрывается
только в межличностном
общении. Мы не просто живем –
мы сожительствуем; наше бытие
– это бытие-с другими. Жизнь
возможна только в общении.
Связи с другими часто становятся
силой, питающей наш личный
рост.



Хотя современность
пропагандирует идеал
независимого, самодостаточного
человека, Слово Божье
напоминает: мы не потерпевшие
кораблекрушение одиночки, а
люди, нуждающиеся в других.
Апостол Павел говорит
коринфянам: «Вы – тело Христово,
а порознь – члены» (1 Кор 12:27).
Мы связаны крепкими узами
благодати и любви, даже с теми,
кто ушел раньше, и теми, кто
придет после. Как говорит
Катехизис: «Малейшее наше
деяние, совершенное в любви,
отзывается пользой для всех – в
той солидарности со всеми
людьми, живыми и мертвыми,
которая основана на общении
святых»[5]. Мы становимся лучше,
помогая друг другу, от и с
другими.

Мы не одиноки на пути к
добродетели. Как говорил св.



Хосемария: «Я люблю повторять,
что мы – не разрозненные строки,
но целая поэма. В определенном
смысле мы все помогаем или
наносим вред друг другу. Все мы –
звенья одной цепи»[6]. В детстве
многие строили карточные
домики: одна карта опиралась на
другую, и вместе они держались.
Так и наша жизнь – это ткань
отношений, бытие-с другими:
«Ваши слабости становятся силой
– ибо вы поддерживаете друг
друга, и свой долг выполняете
твердо. Например, карточный
домик стоит, – потому что карты,
друг друга поддерживая,
опираются друг на друга»[7].

Радость – чувствовать близость
тех, кто поддерживает нас, а мы –
их. Сопровождать других и быть
сопровождаемыми – печать
подлинно христианской жизни.
Вспомним учеников на пути в
Эммаус: если бы они не встретили



Того Путника, открывшего им
глаза, они остались бы в смятении
(см. Лк 24:13–17). Близкие люди
побуждают идти вперед; они
поддержат и поднимут.
Окруженные любящими и
надежными людьми, расти легче.

Даже самые «индивидуальные»
добродетели, например мужество
или умеренность, ведут нас к
другим, позволяя делиться
открытым благом. Добродетели
открывают двери щедрой встрече
и облегчают самоотдачу. Нет
добродетели в замкнутости на
себе – это лишь ее видимость.
«Невозможна добродетель,
основанная на индивидуализме –
ибо каждая из добродетелей
приносит плоды не только в
наших душах, но и в душах
окружающих нас людей» [8].

Бытие-для: радость служения



Отец – начало троичной жизни.
Все в Нем – дар Сыну, излияние
всего, что Он имеет, с
материнской нежностью (см. Мф
23:37; Пс 130:2[9]). Божественное
отцовство – источник всякого
отцовства (Еф 3:15), дар,
доверенный каждому, чтобы мы
тоже становились источником
жизни для других. Все призваны
быть отцами или матерями:
ученик – сын учителя, друг – отец
и сын другого друга. Мы все – дети,
и взрослеем, готовясь стать отцом
и матерью, каждый по своему
призванию.

Человек находит себя, только
выходя из замкнутости и отдавая
себя. Второй Ватиканский Собор
неоднократно повторяет: человек
«может полностью найти самого
себя только через искреннюю
самоотдачу»[10]. Только так мы
счастливы. «От всего сердца
отдавать себя людям – это столь



плодотворное занятие, что Бог
вознаграждает за него смирением,
исполненным радости»[11]. Радость
бытия-для других проявляется в
конкретных делах: услуге,
понимании, поддержке. У нас
множество возможностей каждый
день: помочь без промедления,
судить с милосердием, быть
надежными. Так жили первые
христиане, вызывая изумление
язычников: «Смотри, как они
любят друг друга, (…) как они
готовы друг за друга даже
умереть» [12].

Дева Мария тоже забывает о Себе,
заботясь о других: помогает
Елисавете, беспокоится о свадьбе
в Кане, стоит у Креста с
безмерным спокойствием… В Ней
«мы находим безопасность, а
также силы для того, чтобы
продолжать нести утешение Ее
Сына тем, кто в нем нуждается»[13].
Вся благодать и добродетель



Матери Христа изливается на
других, потому что для
последователей Иисуса нет блага,
которое не стало бы достоянием
всех.

Хосе Мануэль Антунья

[1] Йозеф Ратцингер, Вера, истина,
толерантность: Христианство и
мировые религии, с. 348.

[2] Иоанн Павел II, Аудиенция,
16.01.1980.

[3] См. Ричард Сен-Викторский, О
Троице.

[4] Франциск, Общая аудиенция,
08.05.2013.

[5] Катехизис Католической
Церкви, п. 953.

[6] Св. Хосемария, Друзья Божии, 76.



[7] Св. Хосемария, Путь, 462.

[8] Св. Хосемария, Друзья Божии, 76.

[9] Пс 131 (130)

[10] Второй Ватиканский Собор, 
Gaudium et spes, 24.

[11] Св. Хосемария, Кузница, 591.

[12] Тертуллиан, Апологетика, 39, 1–
18.

[13] Монсеньор Ф. Окарис,
Послание, 29.04.2020.

Хосе Мануэль Антунья

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

ru-kz/article/ochen-chelovechnye-
ochen-bozhestvennye-iv-my-obitel-

dobrodetelei/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/ru-kz/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-iv-my-obitel-dobrodetelei/
https://opusdei.org/ru-kz/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-iv-my-obitel-dobrodetelei/
https://opusdei.org/ru-kz/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-iv-my-obitel-dobrodetelei/
https://opusdei.org/ru-kz/article/ochen-chelovechnye-ochen-bozhestvennye-iv-my-obitel-dobrodetelei/

	Очень человечные, очень божественные (IV): Мы – «обитель» добродетелей

