
opusdei.org

Evanghelia zilei de
duminică: Vameșul
și fariseul

Evanghelia pentru a 30-a
duminică din Timpul de peste
an (Ciclu C) și comentariu la
evanghelie: „Oricine se înalță
pe sine va fi umilit, iar cel care
se umilește va fi înălțat”. Isus
schițează cu contururi atât de
marcate aroganța fariseului
încât nimeni nu ar vrea să
semene cu el, ci mai degrabă cu
vameșul smerit.

Evanghelie (Lc 18,9-14)

A mai spus această parabolă unora
care se credeau drepți și-i



disprețuiau pe alții: „Doi oameni au
urcat la templu ca să se roage: unul
era fariseu, iar celălalt vameș.
Fariseul, stând în picioare, se ruga în
sine astfel: «Dumnezeule, îți
mulțumesc că nu sunt ca ceilalți
oameni: hrăpăreți, nedrepți, adulteri,
sau chiar ca vameșul acesta. Eu
postesc de două ori pe săptămână,
dau zeciuială din ceea ce câștig».
Vameșul, în schimb, stând departe,
nici măcar nu îndrăznea să-și ridice
ochii spre cer. își bătea pieptul
zicând: «Dumnezeule, îndură-te de
mine păcătosul!» Vă spun că a
coborât la casa lui îndreptățit mai
degrabă acesta decât celălalt; căci
oricine se înalță pe sine va fi umilit,
iar cel care se umilește va fi înălțat”.



Comentariu la Evanghelie

Cu parabola fariseului și a vameșului
care se suie în Templu să se roage,
Isus ne învață din nou despre
smerenie, virtute esențială pentru a
ne raporta la Dumnezeu și la semenii
noștri și „dispoziție necesară pentru
a primi darul rugăciunii”, după cum
amintește Catehismul Bisericii (nr.
2559).

Contrastul dintre cele două personaje
ale parabolei este izbitor și
provocator, mai ales pentru că, în
opinia publică din acele vremuri,
figura unui fariseu sintetiza modelul
virtuții și al instruirii, în timp ce
simplul nume de vameș era sinonim
cu păcătosul (cf. de ex. Luca 5,30) și
erau etichetați ca necurăți pentru că
lucrau pentru păgâni.

Isus îl prezintă pe fariseul mândru
de sine și cu trăsături aproape
comice: se roagă „rămânând în



picioare” și mai înainte decât
vameșul; se adresează lui Dumnezeu
într-un mod grandilocvent; trece în
revistă lista meritelor sale împlinite
chiar dincolo de cele prescrise, cum
ar fi posturile sale; și trăiește într-o
comparație constantă cu alții, pe care
îi consideră inferiori. Fariseul crede
că se roagă, dar în realitate trăiește
un monolog „în sinea lui”, căutându-
și satisfacția personală și închizându-
se acțiunii lui Dumnezeu.

În schimb, vameșul stă departe și cu
privirea plecată, pentru că se simte
nedemn să se adreseze Domnului
său; și în rugăciunea lui își bate
pieptul, ca și cum ar vrea să rupă
duritatea inimii și să lase să intre
iertarea lui Dumnezeu. După cum
notează sfântul Augustin, „deși
conștiința îl îndepărta de Dumnezeu,
cucernicia lui îl apropia de El”[1].

Isus schițează cu contururi atât de
marcate aroganța fariseului încât



nimeni nu ar vrea să semene cu el, ci
mai degrabă cu vameșul smerit. Cu
toate acestea, ne pândește o formă
asemănătoare de aroganță, deși se
poate prezenta mai subtil, care se
poate infiltra în comportamentul
nostru și în felul nostru de a ne ruga.
Sfântul Ioan Gură de Aur comenta
astfel acest pasaj: „Căci așa cum
smerenia biruie povara păcatului și,
ieșind din sine, ajunge până la
Dumnezeu, tot așa mândria, prin
greutatea pe care o are, scufundă
dreptatea. De aceea, chiar dacă faci o
mulțime de fapte bune, dacă crezi că
te poți lăuda cu ele, vei pierde rodul
rugăciunii tale. Dimpotrivă, chiar
dacă porți în conștiința ta povara a o
mie de vinovății, dacă te crezi cel mai
mic dintre toți, vei căpăta multă
încredere în Dumnezeu” [2].

Isus spune că vameșul a coborât
îndreptățit, pe când fariseul nu.
Astfel arată rodul care se obține prin
adevărata viață de evlavie:



îndreptățirea, care în această
parabolă s-ar putea traduce ca arta
de a fi plăcut lui Dumnezeu, și care
nu constă atât în a ne simți siguri și
mai buni prin împlinirea exactă a
unor norme, ci mai degrabă în a ne
recunoaște în fața lui Dumnezeu
sărăcia noastră de făpturi, nevoia de
mila Sa și chemarea de a-i iubi pe
alții așa cum Dumnezeu îi iubește.

Din parabolă obținem un mijloc sigur
pentru a evita aroganța în viața
noastră de evlavie: va fi smerită și
plăcută lui Dumnezeu dacă ne
conduce către frecvenți acte de
contriție și către iubirea celorlalți. Va
fi arogantă și neroditoare dacă ne
face să ne simțim siguri în privința
propriilor noastre împliniri și ne
conduce către frecvente judecăți
critice față de ceilalți. După cum
explică Papa Francisc, „nu este de
ajuns, așadar, să ne întrebăm cât ne
rugăm, trebuie să ne întrebăm și
cum ne rugăm, sau mai bine, cum



este inima noastră: este important să
o examinăm pentru a-i evalua
gândurile, sentimentele și pentru a
extirpa aroganța și ipocrizia”[3] .
Pentru a evita acest rău al sufletului,
în timp ce încercăm să ne
îmbunătățim și să trăim cu un
adevărat cunoaștere de sine, ne
poate fi de folos ceea ce a scris Sf.
Josemaría: „Nu înseamnă lipsă de
smerenie a-ţi recunoaşte progresele
sufleteşti. — Astfel vei putea mulţumi
lui Dumnezeu. — Dar nu uita că eşti
un biet sărac ce poartă un costum
frumos… de împrumut”[4].

[1] Sfântul Augustin, De verb. Dom.
Serm. 36.

[2] Sfântul Ioan Gură de Aur, Serm.
„De fariseo et de publicano”.

[3] Papa Francisc, Audiența, 1 iunie
2016.



[4] Sf. Josemaría, Drum, nr. 608.

Pablo M. Edo

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/

evanghelia-zilei-de-duminica-vamesul-
si-fariseul/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-zilei-de-duminica-vamesul-si-fariseul/
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-zilei-de-duminica-vamesul-si-fariseul/
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-zilei-de-duminica-vamesul-si-fariseul/

	Evanghelia zilei de duminică: Vameșul și fariseul
	Comentariu la Evanghelie


