
opusdei.org

Evanghelia zilei de
duminică:
Solemnitatea lui
Cristos Regele

Comentariu la Evanghelia de
duminică din solemnitatea
Domnului nostru Isus Cristos,
Regele universului (Ciclul C):
„Isuse, adu-Ți aminte de mine
când vei intra în Împărăția Ta”.
Măreția lui Isus nu este puterea
după criteriile lumii, ci iubirea
lui Dumnezeu, o iubire capabilă
să atingă și să refacă toate
lucrurile.

Evanghelie (Lc 23,35-43)



Poporul stătea și privea, iar
conducătorii își băteau joc de el,
spunând: „Pe alții i-a salvat, să se
salveze pe sine, dacă el este Cristos al
lui Dumnezeu, alesul”. 

Și soldații îl luau în râs, când se
apropiau de el, și-i aduceau oțet,
spunând: „Dacă tu ești regele
iudeilor, salvează-te pe tine însuți”. 

Deasupra lui era și o inscripție:
„Acesta este regele iudeilor”. 

Unul dintre răufăcătorii răstigniți îl
insulta, spunând: „Oare nu ești tu
Cristos? Salvează-te pe tine și pe
noi!” 

Dar celălalt, mustrându-l, i-a
răspuns: „Nu te temi de Dumnezeu,
tu care suferi aceeași condamnare?
Noi pe drept am primit ceea ce
meritam pentru faptele noastre; dar
el n-a făcut nici un rău”. 



Și spunea: „Isuse, amintește-ți de
mine când vei intra în împărăția ta!” 

Iar el i-a spus: „Adevăr îți spun,
astăzi vei fi cu mine în paradis!”

Comentariu la Evanghelie

Solemnitatea lui Cristos Regele
încheie anul liturgic care începuse cu
timpul Adventului. Iar Biserica
propune pentru Evanghelia
Liturghiei scena agoniei lui Isus pe
Cruce, în mijlocul batjocurilor celor
de față și sub inscripția care Îl
proclamă în mod public și ironic
drept regele iudeilor.

Împărăția lui Cristos este misterioasă
și, în această scenă, apare ascunsă.
Papa Francisc comenta că această
Evanghelie prezintă regalitatea lui
Isus „într-un mod surprinzător.



«Mesia lui Dumnezeu, Alesul,
Regele» (Lc 23,35.37) se arată fără
putere și fără glorie: este pe cruce,
unde pare mai curând un învins
decât un învingător. Regalitatea Lui
este paradoxală”. Și Papa încheia:
„măreția împărăției Sale nu este
puterea după criteriile lumii, ci
iubirea lui Dumnezeu, o iubire
capabilă să atingă și să refacă toate
lucrurile. Din această iubire, Cristos
S-a coborât până la noi, a trăit
mizeria noastră omenească, a
cunoscut condiția noastră cea mai de
jos: nedreptatea, trădarea, părăsirea;
a experimentat moartea, mormântul,
a coborât în iad. În felul acesta,
Regele nostru a mers până la
marginile Universului pentru a
îmbrățișa și a mântui orice făptură
vie”[1].

Sfântul Luca este, probabil,
evanghelistul care a subliniat cel mai
mult această iubire milostivă a lui
Isus în timpul Pătimirii Sale — o



iubire capabilă să îndure totul
pentru a ne mântui. El este cel care
redă, de pildă, rugăciunea lui Isus
către Tatăl pentru călăii Săi (v. 34) și
relatează unul dintre episoadele cele
mai caracteristice ale Evangheliei
sale: convertirea tâlharului cel bun,
care apare în această scenă ca prim
rod al biruinței lui Cristos și al
domniei Sale tainice.

Tâlharul arată în acest episod
virtuțile necesare pentru a primi
împărăția lui Dumnezeu. După cum
explică Sfântul Grigore cel Mare, „a
avut credință, pentru că a crezut că
va domni împreună cu Dumnezeu,
pe care Îl vedea murind lângă el; a
avut speranță, pentru că a cerut să
intre în împărăția Sa, și a avut
caritate, pentru că l-a mustrat cu
asprime pe tovarășul său de
fărădelegi, care murea în același
timp cu el și pentru aceeași vină”[2].
Acest om suferea aceleași chinuri ca
și Isus. Dar, în loc să se unească



batjocurilor celorlalți și să-I
reproșeze aparenta pasivitate în fața
nedreptății, el știe să-L recunoască în
nazarineanul, tovarășul său de
supliciu, pe Fiul lui Dumnezeu.

Pe de altă parte, tâlharul cel bun
exprimă o atitudine fundamentală,
cerută celuilalt tâlhar: „Nu te temi de
Dumnezeu, tu care suferi aceeaşi
condamnare?” (v. 40). Teama de
Dumnezeu înseamnă aici asumarea,
cu responsabilitate și sinceritate, a
consecințelor propriilor fapte, fără a-
L învinui pe Dumnezeu pentru ele.
Este ceea ce tâlharul îi explică
celuilalt răufăcător: „Noi pe drept am
primit ceea ce meritam pentru
faptele noastre; dar El n-a făcut
niciun rău”. Teama de Dumnezeu îl
conduce pe tâlharul cel bun la
recunoașterea și mărturisirea vinei
sale. Astfel, prin căință, el trece de la
teamă la iubire: „aminteşte-Ti de
mine când vei intra în împărăţia
Ta!” (v. 43). Și primește atunci nu



doar iertarea lui Dumnezeu, ci și
făgăduința paradisului. După cum
explică Sfântul Ambroziu, „Domnul
dă întotdeauna mai mult decât I se
cere: tâlharul doar a cerut să-Și
amintească de el, dar Domnul îi
spune ceea ce urmează: «Adevăr îți
spun: astăzi vei fi cu Mine în
paradis». Viața constă în a locui
împreună cu Isus Cristos, și acolo
unde este Isus Cristos, acolo este și
împărăția Sa”[3]. Atitudinea căită a
tâlharului celui bun i-a meritat toată
iubirea lui Dumnezeu și intrarea în
împărăția Sa. În legătură cu această
scenă, Sfântul Josemaría comenta:
„Am repetat de multe ori acel vers
din imnul euharistic: Peto quod
petivit latro pœnitens, și de fiecare
dată mă mișcă: a cere ca tâlharul
căit! A recunoscut că el da, merita
acea pedeapsă cumplită... Și cu un
singur cuvânt a furat inima lui
Cristos și și-a «deschis» porțile
Cerului”[4].



[1] Papa Francisc, Omilie, 20
noiembrie 2016.

[2] Sfântul Grigore cel Mare, Moralia,
18,25.

[3] Sfântul Ambroziu, Catena aurea, 
in loc.

[4] Sfântul Josemaría, Calea Crucii,
Stațiunea a XII-a, nr. 4.

Pablo M. Edo

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/

evanghelia-de-duminica-solemnitatea-
lui-cristos-regele/ (10.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-de-duminica-solemnitatea-lui-cristos-regele/
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-de-duminica-solemnitatea-lui-cristos-regele/
https://opusdei.org/ro-ro/gospel/evanghelia-de-duminica-solemnitatea-lui-cristos-regele/

	Evanghelia zilei de duminică: Solemnitatea lui Cristos Regele
	Comentariu la Evanghelie


