
opusdei.org

Zelul primilor
creștini

Care a fost reacția primilor
creștini la lumea în care trăiau?
Am putea fi tentați să explicăm
răspândirea Scripturii în
termeni de minuni și miracole.
„Miracolul” a fost credința lor,
care a atras oameni din toate
clasele, condițiile și culturile.
Credința și dragostea lor pentru
Cristos.

06.06.2008

Mai sunt câteva ore până în zori. Un
bărbat se plimbă pe țărm,



contemplând marea. Este faimos în
multe cercuri intelectuale. În curând,
întâlnește pe cineva în acel loc
părăsit – un bătrân. Intelectualul este
surprins să găsească un alt om atât
de devreme în zorii zilei, dar nu îi
adresează nici un cuvânt. Bătrânul îi
observă ezitarea și începe el
conversația. Îi spune că așteaptă
câțiva prieteni de familie, care sunt
într-o barcă pe mare. Conversația
continuă. Intelectualul vorbește
despre multe și diferite subiecte:
cultură, politică, religie. Îi place să
vorbească. Bătrânul ascultă politicos;
atunci când face o observație, o face
dintr-o perspectivă creștină. Poate
că, în alte ocazii, intelectualul l-ar fi
ridiculizat sau l-ar fi întrerupt. Dar
simplitatea bătrânului este
dezarmantă. Intelectualul nu poate
să îi accepte toate ideile, dar își dă
seama că ei doi au multe în comun.
Găsește credința bătrânului umilă,
dar atractivă. Trec ore. Își iau rămas
bun. Nu se reîntâlnesc niciodată.



Intelectualul nu va uita niciodată
această întâlnire. Câteva luni mai
târziu, realizează că doar cuvintele
bătrânului conțin răspunsul la
adevărul râvnit. O întâlnire
întâmplătoare i-a arătat credința,
deschizându-i un orizont mult mai
larg decât îi permiseseră toate ideile
sale anterioare. La puțin timp, Iustin
Filosoful este botezat și devine unul
dintre marii apărători ai
creștinismului. [1]

Poate că ni s-a întâmplat, nouă sau
prietenilor noștri, ceva asemănător.
Povestea Sf. Iustin este relevantă în
prezentul în care trăim, deoarece
răspunsurile la întrebările pe care le
au toți oamenii – sensul vieții,
posibilitatea fericirii, cum să o avem,
motivul suferinței – sunt găsite doar
în Cristos. Dar nu este imediat clar că
fericirea și împlinirea sunt găsite în
Cruce. Poate de aceea ne abatem, din
când în când, atenția de la această
întrebare. Căutăm să evităm cu orice



preț suferința, dar ea este inevitabilă.
Căutăm succes, securitate financiară,
plăcere – dar acestea se dovedesc, în
final, false, și duc doar la plictiseală
și dezgust. În final, singurul lucru
care rămâne este singurătatea
experimentată de fiul risipitor,
sărăcia unuia care încearcă să
trăiască fără Dumnezeu. [2]

Când citim Confesiunile Sf. Augustin
sau viețile primilor convertiți,
observăm că ei aveau aceleași griji
de bază ca și oamenii din prezent.
Aceleași frici, aceleași soluții,
aceleași alternative, același unic
răspuns: Cristos. Unii neagă acest
lucru, pretinzând că oamenii de
atunci erau incapabili să distingă
între realitate și ficțiune, iar credința
în Dumnezeu este acum imposibilă
datorită „progresului” și înțelegerii
moderne a libertății. Dar acest mod
de a-i privi pe primii creștini – și pe
oamenii din jurul lor – nu este corect.
Și în Roma antică existau mulți



oameni „moderni” care profitau de
avantajele progresului pentru a
acumula mai multe plăceri și a-și
justifica, în numele libertății,
propriul egoism. Primii creștini,
răspunzând în har, s-au confruntat
cu aceleași dificultăți ca și noi. De
fapt, s-ar putea ca dificultățile cu
care s-au confruntat ei să fi fost cu
mult mai mari, deoarece trăiau într-o
lume complet străină de ideile
creștine. Deși superioară, din punct
de vedere tehnic și cultural, oricărei
ere anterioare, era o lume în care
cuvinte ca „justiție” și „egalitate”
erau rezervate pentru foarte puțini;
unde crime împotriva vieții erau
peste tot, iar distracțiile includeau
privitul morții altora. Uneori oamenii
vorbesc despre lumea modernă, într-
un sens peiorativ, drept una „post-
creștină”. Dar acest mod de a vorbi
trece cu vederea că inclusiv cei care
refuză să accepte mesajul lui Cristos
își bazează viețile pe valorile umane
pozitive pe care le-a încurajat



creștinismul. Limbajul comun este
evident pentru oricine cu
bunăvoință. Într-un anume sens,
realitatea după Cristos este creștină.

Pietatea primilor creștini

Care a fost reacția primilor creștini la
lumea în care trăiau? Câteodată
suntem tentați să explicăm
răspândirea Scripturii în termeni de
minuni și miracole. Am putea chiar
cădea în eroarea de a gândi că,
atunci când miracolele sunt rare,
singura soluție este acceptarea
erorilor existente. Dar așa ar
însemna să uităm că Cristos este
același ieri, astăzi și întotdeauna, și
că puterea sa nu s-a diminuat. Ar
însemna și să uităm că majoritatea
primelor comunități creștine nu au
fost martore la niciun eveniment
extraordinar. Credința lor era
„miracolul” care a atras oameni din
toate clasele, condițiile și culturile.



Credința și dragostea lor pentru
Cristos.

Primii creștini erau conștienți că
posedau o „viață nouă”. „Simpla și
sublima certitudine a botezului” le-a
oferit o nouă realitate: nimic nu ar fi
putut să fie vreodată la fel. Le-a fost
dată o măsură a dragostei lui Isus
pentru toți oamenii. Dumnezeu trăia
în ei și, astfel, primii creștini au
încercat să caute în fiecare clipă
voința Domnului și au încercat să
reflecte în acțiunile lor aceeași
acceptare pe care Fiul a arătat-o
planurilor Tatălui Său. Prin viața lor
zilnică, prin eroica lor coerență –
eroică de multe ori doar datorită
constanței de neabătut – Cristos a
insuflat viață mediului care îi
înconjura. Au fost capabili să fie
instrumentele Domnului deoarece
încercau tot timpul să se comporte
așa cum a facut-o Isus. Sf. Iustin își
atribuia credința bătrânului întâlnit
pe plajă, chiar dacă propria



convertire a avut loc mai târziu.
Priscila și Acvila au văzut în Appolo o
persoană care ar putea să ajungă să
aibă o mare credință în Cristos.
Astăzi ne dăm seama că rezultatele
unei asemenea întâlniri sunt
imposibil de măsurat. Nu ne putem
imagina apărătorii creștinismului
fără figura Sf. Iustin, în timp ce
Appolo a avut un rol cheie în
extinderea religiei. Și totul a depins
de un singur moment. Ce s-ar fi
întâmplat dacă bătrânul nu ar fi
preluat inițiativa și nu ar fi început o
conversație cu Iustin? Sau dacă
Acvila și Priscila s-ar fi oprit să îi
admire abilitățile oratorice ale lui
Appolo și apoi și-ar fi continuat
drumul? Nu vom ști niciodată. Însă
ce știm este că au răspuns la acțiunea
Duhului Sfânt, care i-a făcut să
observe o șansă de a răspândi
credința, iar Dumnezeu a dat roade
ascultării lor. Vedem în ei ceea ce 
Sfântul Josemaría a dorit să existe în
toți copii săi și în toți creștinii:

https://www.ro.josemariaescriva.info


„Fiecare dintre voi trebuie să încerce
să fie un apostol al apostolilor.” [4]

Ce le-a permis să răspundă mesajelor
Duhului Sfânt din sufletele lor a fost,
în primul rând, intensa lor viață de
pietate. Aveau, în fiecare zi, timp
special rezervat pentru a vorbi mai
intim cu Dumnezeu, nelăsând asta la
voia întâmplării. Au realizat că
acesta era singurul mod în care
puteau să îl descopere pe Domnul în
restul zilei.

Avem o multitudine de texte care
arată cum își trăiau credința primii
creștini. Când se trezeau în zori, îi
mulțumeau în genunchi lui
Dumnezeu. În timpul zilei, se rugau
la Tatăl nostru de trei ori. Părinții
Bisericii și primii scriitori ecleziastici
arată cum au asociat cuvintele Sale
cu activitățile lor zilnice. Printre alte
lucruri, această rugăciune le-a adus
realitatea descendenței lor divine.
Când se rugau pentru inamicii lor, se



întrebau cum ar putea să le arate
dragostea lui Dumnezeu. Când
cereau „pâinea cea de toate zilele”,
vedeau o relație cu Preasfânta
Euharistie, oferind mulțumiri pentru
acest uriaș dar; în aceleași cuvinte au
văzut și nevoia de a se detașa de
bunurile materiale, nedorind mai
mult decât le era necesar și nefiind
foarte îngrijorați pentru ceea ce le
lipsea. Tatăl Nostru a devenit o
sinteză a întregii Scripturi și regula
vieții creștine. Orele la care au ales
să se roage le aminteau de misterele
credinței și de nevoia de a încerca să
devină asemenea lui Isus oră de oră,
pe toată durata zilei: „În al treilea
ceas Duhul Sfânt S-a pogorât asupra
Apostolilor… în al șaselea ceas
Domnul nostru a fost răstignit; în al
nouălea ceas ne-a spălat de păcate cu
sângele său.” [5] Cateheza și
formarea primită nu separa viața de
misterele creștine.



Mulți credincioși creștini posteau
miercurea și vinerea, dies stationis,
„zilele de nemișcare”. Continuau să
muncească, dar zilele le erau
marcate în întregime de un spirit de
veghe, cu rugăciuni în special pentru
cei din jur. Asemenea soldaților de
gardă, se considerau, oricând
practicau acest obicei, ca păzind
prezența Domnului lor. Această
practică pioasă a avut repercusiuni și
asupra mediului în care trăiau.
„Calculează suma pe care ai fi
cheltuit-o pe masa pe care urma să o
iei și dă-o unei văduve, unui orfan
sau altcuiva în nevoie.” [6] Este
mișcătoare observarea legăturii între
adevărata pietate și milă în decursul
secolelor creștine.

Euharistia ocupa, aici, un loc special.
Zelul primilor creștini pentru
cuvântul Domnului, pentru
rugăciuni și împărțirea pâinii [7] nu
se limita doar la duminici. Texte ale
primilor scriitori creștini ne spun că



unii dintre credincioși primeau
Sfânta Împărtășanie în timpul
săptămânii, ceea ce implica, uneori,
un efort considerabil de a nu-și
întrerupe postul voluntar. Orice mic
sacrificiu era considerat a însemna
ceva doar dacă le întărea uniunea cu
Isus. Știau că, cu cât erau mai
apropiați de Cristos, cu atât mai ușor
va fi să descopere ce aștepta
Dumnezeu de la ei și să deslușească
oportunitățile pe care Le-a pregătit
pentru a aduce fericirea adevărată
atât de multor oameni.

Nu vedeau aceste practici ale pietății
ca „dispoziții obligatorii” ale
credinței, ci modul logic de a
răspunde la darul primit. Dumnezeu
S-a dat pe El Însuși pentru ei. Cum ar
putea, deci, să nu stea de vorbă cu El,
să nu Îl caute? Prin urmare, nu erau
mulțumiți cu minimul necesar, ci
făceau tot ce le era în putere pentru
a-L onora pe Dumnezeu și pentru a
vorbi cu El. [8] Aceste norme de



pietate (cum le-am numi acum) le-au
dat puterea de care aveau nevoie
pentru a-L face pe Cristos vizibil în
acțiunile lor, de a trăi contemplativ,
știind că El dorește să le folosească
toate acțiunile pentru a vesti
Împărăția lui Dumnezeu. Ei nu au
uitat niciodată că multe lucruri
importante depindeau de decizia lor
de a-și trăi viețile potrivit dorinței lui
Dumnezeu. [9]

Cu puterea carității

O viață de pietate este inseparabilă
de un apostolat incisiv. În unele
cazuri, prietenii primilor creștini au
observat schimbări în modul lor de
viață: demnitatea condiției creștine
este incompatibilă cu multe acțiuni
care, până atunci, ca și acum, erau
considerate „normale”. Creștinii au
profitat de acest contrast pentru a
explica motivul pentru noua lor
atitudine și speranță. Au arătat cum
concepția lor era mai apropiată de



păstrarea demnității umane, și cum
credința lor nu nega ce era bun în
lume: „Nu mă îmbăiez în ajunul
Saturnaliilor, ca să nu pierd noapte și
zi; ci mă îmbăiez la o oră potrivită și
sănătoasă, și îmi păstrez căldura și
culoarea… Nu mă așez să mănânc în
public la sărbătoarea lui Bachus… iar
când mă așez să mănânc, mănânc
din belșugul tău.” [10] Ei explicau
cum acestea le-au permis să își
păstreze inimile pentru Dumnezeu,
pentru că, „dacă fugim de gânduri,
cu atât mai mult vom respinge
fapte.” [11] Astfel au respins
atitudinea sofistică a unei moralități
pur exterioară. Pentru că ce provine
din inimă este ce profanează un om.
[12]

Uneori, convertirea la creștinism nu
le era observată, cel puțin inițial.
Mulți dintre primii creștini, înainte
de botez, erau cunoscuți pentru viața
lor dreaptă: Sf. Iustin, Consulul
Sergius Paulus, [13] Pomponia



Graecina, [14] Senatorul Apollonius,
[15] Flavius [16] și mulți alții ar putea
fi menționați. Istoricii romani au
păstrat unele nume ilustre, dar cea
mai mare parte a primilor creștini
erau oameni obișnuiți care au văzut,
sub influența harului, adevărul în
mesajul Domnului nostru. Faptul că
au descoperit credința când erau
adulți a dat o nouă importanță
muncii profesionale și relațiilor lor
sociale: acolo era locul unde Cristos
urma să acționeze în și prin ei. Nu a
fost niciodată vorba de a decide să se
separe de societatea în care au
crescut și pe care o iubeau.
Bineînțeles, respingând orice L-ar
putea ofensa pe Dumnezeu. Dar își
îndeplineau îndatoririle cu zel și
știau că, prin acțiunile lor, ajută la
construirea unei lumi mai drepte.
Avem multe mărturii în acest sens,
dar poate cea mai bună dovadă a
atitudinii lor rămâne apostolatul
incisiv al primilor creștini. În spatele
poveștii fiecărei convertiri găsim o



persoană ale cărei fapte reflectă o
alegere bună și adevărată, un bărbat
sau o femeie care înfruntă viața cu o
nouă bucurie și energie.

Când a venit momentul să acționeze,
primii creștini nu au pierdut timp cu
dileme false privind ce era public și
ce privat. Pur și simplu și-au trăit
viața, viaţă lui Cristos. Atitudinile lor
erau în dezacord cu mentalitatea
timpului, unde mulți vedeau religia
ca pe un instrument pentru
obținerea unei armonii în stat.
Vedem această tensiune, de exemplu,
în martiriul Sf. Iustin. Prefectul
Rusticus nu a putut să accepte sau să
înțeleagă cuvintele martirului despre
responsabilitate personală și
inițiativă. „Fiecare se întâlnește unde
dorește. Fără îndoială, crezi că ne
adunăm în același loc, dar nu este
așa… Eu locuiesc cu cineva numit
Martin, lângă Băile lui Timotei. Și
dacă cineva vrea să vină să mă vadă,
acolo îi voi spune cuvintele



adevărului.” [17] Activitatea lor
apostolică era rezultatul libertății
complete și a inițiativei dată de
statutul lor de copii ai lui Dumnezeu.
Imensele schimbări sociale la care au
contribuit au fost întotdeauna
rezultatul unui mare număr de
schimbări pe plan personal.

Neînțelegerile au fost, pentru primii
creștini, un îndemn de a-și dovedi
credința prin fapte. Dragostea lor
pentru Dumnezeu a fost arătată prin
martiriu, văzut ca „a mărturisi.” În
timp ce martiriul fizic era considerat
mărturia supremă, majoritatea
creștinilor știau că viețile lor trebuie
să reflecte un martiriu spiritual, cu
aceeași dragoste care îi inspira pe
martiri. Timp de secole, cuvintele
„martir” și „martor” au fost
sinonime, referindu-se la aceeași
realitate. Primii noștri frați și surori
în credință știau că un
comportament de creștin îi va face
mai ușor pe oameni să înțeleagă



Scriptura și că un comportament
schimbător va duce la scandal. „Când
ne-evreii aud cuvintele Domnului din
gurile noastre, sunt uimiți de
frumusețea și măreția cuprinse în
ele; dar, dacă văd că faptele nu ne
oglindesc cuvintele, atunci încep
imediat să blasfemieze, spunând că
este tot o poveste falsă și
înșelătoare.” [18] Benedict XVI ne-a
amintit de nevoia de a arăta tuturor
dragostea lui Cristos: „Iubirea
aproapelui, înrădăcinată în
dragostea lui Dumnezeu, este în
primul rând responsabilitatea
fiecărui membru al comunității
creștine.” [19] Și ce responsabilitate
minunată: punând în practică aici și
acum dragostea de care are
întotdeauna nevoie umanitatea! [20]
Primii creștini au arătat altora
această dragoste prin preocupările
lor sociale, onestitatea lor
profesională, viața lor curată, prin
prietenia și loialitatea lor. Într-un
cuvânt, prin viața lor consecventă:



„Suntem consecvenți întotdeauna și
în toate, și în armonie cu ceea ce
suntem, deoarece ne supunem
naturii noastre și nu ne revoltăm
împotriva ei.” [21]

Prin urmare, este ușor de înțeles de
ce Sfântul Josemaría își încuraja
fiicele și fiii să îi imite pe primii
creștini. Vrem să trăim așa cum au
făcut-o ei: „meditând asupra
doctrinei credinței noastre până
când devine o parte din noi;
primindu-L pe Dumnezeul nostru în
Euharistie; întâlnindu-L în dialogul
personal al rugăciunii noastre, fără a
încerca să ne ascundem în spatele
unui comportament impersonal, ci
față în față cu El. Aceste mijloace ar
trebui să devină substanța însăși a
vieții noastre.” [22] Atunci, munca și
viața noastră zilnică vor reprezenta
ceea ce suntem: cetățeni creștini care
vor să corespundă în întregime
cerințelor pline de bucurie ale
credinței noastre. [23] Vom

https://www.ro.josemariaescriva.info/


experimenta „uimirea discipolilor
atunci când contemplau primele
roade ale miracolelor făcute de
mâinile lor în numele lui Cristos,” și
vom putea să spunem, asemenea lor,
”Ce influență avem asupra mediului
nostru înconjurător!” [24].

NOTE

[1]Cf. Sf. Iustin, Dialogus cum
Tryphone, 2.

[2] Cf. Luca 15:16.

[3] Conversații cu Mons. Escrivá de
Balaguer, 24.

[4] Sf. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Drum, 920.

[5] Sf. Ciprian, De Dominica oratione,
35.

[6] Hermas, Păstorul, Comparație V,
4.

[7] Cf. Fapte 2:42.

https://www.ro.josemariaescriva.info/


[8] Cf. Tertullian, De Oratione, 27.

[9] Cf. Drum, 755.

[10] Tertullian, Apologeticum, 42.

[11] Athenagoras, Legatio pro
christianis, 33.

[12] Cf. Matei 15:18-19.

[13] Cf. Fapte 13:7.

[14] Cf. Tacitus, Annales, 13, 32.

[15] Cf. Suetonius, Vita Domitiani, 10,
2.

[16] Cf. Suetonius, Historia Romana,
67, 14.

[17] Martyrium S. Iustinii et
sociorum, 75.

[18] Pseudo-Clement, Omilie
[Secunda Clementis], 13.

[19] Benedict XVI, Enc. Deus caritas
est, 25 decembrie 2005, nr. 20.



[20] Cf. Ibid., nr. 31.

[21] Athenagoras, Legatio pro
christianis, 35.

[22] Sf. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Cristos trece, 134.

[23] Cf. Ibid.

[24] Sf. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Drum, 376.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/zelul-

primilor-crestini/ (25.01.2026)

https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info
https://www.ro.josemariaescriva.info
https://opusdei.org/ro-ro/article/zelul-primilor-crestini/
https://opusdei.org/ro-ro/article/zelul-primilor-crestini/

	Zelul primilor creștini

