opusdei.org

Vocatie crestina
(omilie a Sf.
Josemaria despre
Advent)

Sfantul Josemaria a predicat o
omilie despre timpul liturgic al
Adventului, adunata in volumul
,,E Cristos care trece”. Oferim
traducerea in limba romana.

19.12.2024

Sf. Josemaria Escriva de Balaguer -
Vocatie crestina

Omilia rostita la 2 decembrie 1951



Prima duminica din Advent
1

incepe anul liturgic, iar introitul
Sfintei Liturghii ne ofera o reflectie
strans legata de inceputul vietii
noastre crestine: vocatia pe care am
primit-o. Vias tuas, Domine,
demonstra mihi, et semitas tuas edoce
me "; Doamne, arati-mi ciile Tale,
invatd-ma caréarile Tale. {i cerem
Domnului sa ne calauzeasca, sa ne
arate urmele pasilor Sai, ca sa putem
merge spre plinatatea poruncilor
Sale, care este caritatea %

imi imaginez ca voi, la fel ca mine,
atunci cand reflectati la
imprejurarile care au insotit
hotdrarea voastra de a va stradui sa
triiti pe deplin credinta, Ii multumiti
profund Domnului si aveti
convingerea sincera — fara false
smerenii — ca nu exista niciun merit
de partea noastra. De obicei, am
invatat sa-L invocadm pe Dumnezeu



inca din copiléarie, de pe buzele unor
parinti crestini; mai tarziu, profesori,
colegi, cunoscuti, ne-au ajutat in
nenumarate moduri sa nu-L pierdem
din vedere pe Isus Cristos.

Intr-o zi - nu vreau sa generalizez,
deschide-ti inima inaintea Domnului
si spune-I povestea ta — poate ca un
prieten, un crestin obisnuit ca si tine,
ti-a deschis un orizont profund si
nou, dar in acelasi timp la fel de
vechi ca Evanghelia. Ti-a sugerat
posibilitatea de a te angaja serios in
urmarea lui Cristos, devenind un
apostol al apostolilor. Poate ca atunci
ti-ai pierdut linistea si nu ai regasit-o,
transformata in pace, pana cand, cu
libertate deplina, pentru ca asa ai
vrut, — si acesta este motivul cel mai
supranatural — I-ai raspuns ,da” lui
Dumnezeu. Si astfel a venit bucuria,
puternica, constanta, care dispare
doar atunci cand te indepartezi de EL



Nu-mi place sa vorbesc despre alesi
sau privilegiati. Dar Cristos este cel
care vorbeste, cel care alege. Este
limbajul Scripturii: elegit nos in ipso
ante mundi constitutionem— spune
Sfantul Paul — ut essemus sancti "',
Ne-a ales, de dinainte de intemeierea
lumii, ca sa fim sfinti. Stiu ca acest
adevar nu te umple de mandrie si
nici nu te face sa te consideri
superior altor oameni. Aceasta
alegere, radacina chemarii, trebuie
sa fie fundamentul umilintei tale.
Oare se ridica vreun monument
pentru pensulele unui mare pictor?
Ele au fost folosite pentru a crea
capodopere, dar meritul ii apartine
artistului. Noi, crestinii, suntem doar
instrumente ale Creatorului lumii,
ale Rascumparatorului tuturor
oamenilor.

2

Apostolii, oameni obisnuiti



Pentru mine este incurajator sa
reflectez la un episod relatat pas cu
pas in paginile Evangheliei: vocatia
primilor doisprezece apostoli. Sa
meditam cu atentie la acest moment,
rugandu-i pe acesti sfinti martori ai
Domnului sa ne invete sa-L urmam
pe Cristos asa cum L-au urmat ei.

Acesti primi apostoli — pentru care
simt o mare devotiune si afectiune —
erau, dupa criteriile omenesti,
oameni de rand. In ceea ce priveste
statutul social, cu exceptia lui Matei,
care probabil castiga bine si a
renuntat la tot cand Isus i-a cerut
acest lucru, ceilalti erau pescari:
traiau de pe o zi pe alta, muncind
noaptea ca sa-si castige existenta.

Insa statutul social conteaza cel mai
putin. Nu erau instruiti, nici deosebit
de inteligenti, cel putin in ceea ce
priveste realitatile supranaturale.
Chiar si exemplele si comparatiile
cele mai simple li se pareau de



neinteles, asa ca mergeau la
Invatitor si le ceara explicatii:
Domine, edissere nobis parabolam " —
,Doamne, explica-ne parabola”. Cand
Isus, folosind o imagine, face aluzie
la aluatul fariseilor, ei inteleg ca le
reprosa faptul cd nu cumparasera
paine "',

Saraci si nestiutori. Si nici macar
simpli sau lipsiti de complicatii. In
limitele lor, erau oameni ambitiosi.
Adesea se certau despre cine va fi cel
mai mare, atunci cand - dupa
gandirea lor - Cristos avea sa
stabileascad pe pamant imparatia
definitiva a lui Israel. Se certau si se
aprindeau chiar in acel moment
sublim In care Isus era pe punctul de
a Se jertfi pentru omenire, in
intimitatea Cinei de Taina "
Credinta? Foarte putina. O spune
insusi Isus Cristos . L-au vizut
inviind morti, vindecand tot felul de
boli, Inmultind painile si pestii,



linistind furtunile, alungand
demonii. Sfantul Petru, ales sa fie
capul lor, este singurul care stie sa
raspunda prompt: Tu esti Cristosul,
Fiul Dumnezeului celui viu . Insa
este o credinta pe care o
interpreteaza dupa propria
intelegere, motiv pentru care isi
permite sa-L mustre pe Isus,
incercand sa-L opreasca sa Se
jertfeasca pentru rascumpararea
oamenilor. Iar Isus trebuie sa-i
raspunda: Pleacd de la Mine, Satano,
ma scandalizezi, pentru cd tu nu
intelegi lucrurile lui Dumnezeu, ci cele
ale oamenilor . ,Petru gandea
omeneste”, comenteaza Sfantul Ioan
Gura de Aur, si concluziona ca ,toate
acestea — Patimile si Moartea — erau
nevrednice de Cristos, de neacceptat.
De aceea Isus il corecteaza siii
spune: Nu, suferinta nu este
nevrednicd de Mine; tu o judeci astfel
pentru cd gandesti cu idei carnale,
omenesti” "%,



Acesti oameni de putina credinta, au
excelat poate in iubirea lor pentru
Cristos? Fara indoiald ca il iubeau,
cel putin in vorbe. Uneori erau
cuprinsi de un entuziasm nestapanit:
Sd mergem si sa murim cu E1"", Dar,
in momentul adevarului vor fugi cu
totii, cu exceptia lui Ioan, care I-a
ardtat o iubire adevarata, prin fapte.
Doar acest adolescent, cel mai tanar
dintre apostoli, raméane langa Cruce.
Ceilalti nu au simtit acea iubire mai
puternica decat moartea ",

Acestia au fost ucenicii alesi de
Domnul. Asa 1i alege Cristos; asa se
ardtau ei inainte ca, plini de Duhul
Sfant, s devina stalpi ai Bisericii™.
Sunt oameni obisnuiti, cu defecte, cu
slabiciuni, cu vorbe mai multe decéat
fapte. Si totusi, Isus 1i cheama sa
devin pescari de oameni ",
corascumparatori, admlmstratori ai
harului lui Dumnezeu.

3



Ceva asemanator ni s-a intdmplat si
noud. Fara mari dificultati, am putea
gasi, In familia noastra, printre
prietenii si colegii nostri — ca sa nu
mai vorbim de vastul orizont al lumii
— atatia alti oameni mai vrednici
decat noi sa primeasca chemarea lui
Cristos: oameni mai simpli, mai
intelepti, mai influenti, mai
importanti, mai recunoscatori, mai
generosi.

Eu, cAnd ma gandesc la aceste
lucruri, simt rusine. Dar, in acelasi
timp, iImi dau seama ca logica
noastrd omeneasca nu este suficienta
pentru a intelege realitatile harului.
Dumnezeu alege adesea instrumente
fragile, pentru ca sa fie limpede ca
lucrarea este a Sa. Sfantul Paul isi
evoca vocatia cu profunda emotie: La
urmd, mi s-a ardtat si mie, ca unuia
nascut tnainte de vreme, cdci eu sunt
cel mai mic dintre apostoli, si nu sunt
vrednic sd md numesc apostol, pentru
ca am persecutat Biserica lui



Dumnezeu ™', Astfel scrie Saul din
Tars, un om cu o personalitate si un
dinamism pe care istoria doar le-a
amplificat.

Fara sa fi avut vreun merit din
partea noastra, va spuneam: la
temelia vocatiei noastre se afla
cunoasterea propriei mizerii,
constiinta ca lumina care ne
patrunde sufletul - credinta —,
iubirea cu care iubim - caritatea — si
dorinta care ne sustine — speranta —
sunt toate daruri gratuite ale lui
Dumnezeu. De aceea, a nu creste in
smerenie Inseamna a pierde din
vedere scopul alegerii divine: ut
essemus sancti, sfintenia personala.

Pornind din aceasta smerenie, putem
intelege intreaga minune a chemarii
divine. Mana lui Cristos ne-a cules
dintr-un lan de grau: Semanatorul
strange in palma Sa ranita un pumn
de boabe. Sangele lui Cristos imbiba
aceasta samantd, o inmoaie. Apoi,



Domnul arunca graul in aer, ca,
murind, el sa devina viata, iar,
scufundandu-se in pamant, sa fie in
stare sa se inmulteasca in spice de
aur.

4
Este timpul sa ne trezim

Epistola Sfintei Liturghii ne
aminteste ca trebuie sa ne asumam
responsabilitatea apostolatului cu un
spirit nou, cu hotarare, ramanand
treji. Este timpul sd ne trezim din
letargie, cdci mantuirea noastra este
acum mai aproape decat atunci cand
am primit credinta. Noaptea se
apropie de sfarsit, iar ziua avanseazd.
Asadar, sa lepadam lucrarile
intunericului si sd ne imbrdcdam cu
armele luminii ",

O sa-mi spuneti ca nu este usor — si
aveti dreptate. Dusmanii omului,
care sunt si dusmanii sfinteniei sale,
incearca sa zadarniceasca aceasta



viata noud, aceasta imbracare cu
spiritul lui Cristos. Nu gasesc o
enumerare mai potrivitd a
obstacolelor in calea fidelitatii
crestine decat cea oferita de Sfantul
Ioan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae™. ,Tot ceea ce este in lume se
rezuma la pofta trupului, pofta
ochilor si trufia vietii”.

5

Pofta trupului nu inseamna doar
tendinta dezordonata a simturilor in
general, nici dorinta sexuala, care
trebuie sa fie ordonata si care, in
sine, nu este rea, caci reprezinta o
realitate umana nobila si care se
poate sfinti. Vedeti, asadar, de ce nu
vorbesc niciodata despre ,,necuratie”,
cl despre puritate, pentru ca tuturor
ni se adreseaza cuvintele lui Cristos:
,Fericiti cei curati cu inima, caci ei i1
vor vedea pe Dumnezeu” ", Prin
vocatia divina, unii sunt chemati sa



traiasca aceasta puritate in casatorie,
iar altii, renuntand la iubirile
omenesti, pentru a raspunde exclusiv
si cu pasiune iubirii lui Dumnezeu.
Nici unii, nici ceilalti nu trebuie sa fie
sclavi ai senzualitatii, ci stapani ai
propriului trup si ai propriei inimi,
pentru a putea sa le ofere, cu
generozitate jertfelnica, celorlalti.

Atunci cand vorbesc despre virtutea
curdatiei, obisnuiesc sa-i adaug
calificativul ,sfanta”. Sfanta curatie
nu este sentimentul trufas al celui
care se crede pur si neintinat, ci
constiinta ca avem picioare de lu
chiar daca harul lui Dumnezeu ne
izbaveste, zi de zi, din cursele
vrajmasului. Consider o deformare a
crestinismului insistenta unora de a
scrie sau predica aproape exclusiv
despre acest subiect, uitand de alte
virtuti esentiale pentru crestin si, in
general, pentru convietuirea
armonioasa intre oameni.

[19]
t



Sfanta curatie nu este nici singura,
nici principala virtute crestina, dar
este indispensabila pentru a
persevera in efortul zilnic de sfintire.
Fara ea, devine imposibila dedicarea
la apostolat. Puritatea este rodul
iubirii prin care I-am daruit
Domnului sufletul si trupul, puterile
si simturile noastre. Nu este o
negatie, ci o afirmare plina de
bucurie.

Spuneam ca pofta trupului nu se
reduce doar la dezordinea
senzualitatii, ci se manifesta si prin
comoditate, prin lipsa de entuziasm,
care ne Impinge sa cautam ceea ce
este mai usor, mai placut, calea ce
pare mai scurta — chiar si cu pretul
de a ceda in fidelitatea fata de
Dumnezeu.

A ne comporta astfel ar insemna sa
ne abandonam neconditionat
stdpanirii uneia dintre acele legi
impotriva carora ne avertizeaza



Sfantul Paul: Atunci cand vreau sa fac
binele, md confrunt cu o lege care ma
face sa constat ca raul este aldaturi de
mine. Imi gdsesc bucuria in legea lui
Dumnezeu, dupa omul launtric, dar
vdd o altd lege in maddularele mele,
care se impotriveste legii mintii mele
simd face rob al legii pacatului (...).
Infelix ego homo! - ,,0, nenorocit om
ce sunt!” Cine md va elibera de acest
trup al mortii? **. Ascultati
raspunsul Apostolului: Harul lui
Dumnezeu, prin Isus Cristos, Domnul
nostru .

Putem si trebuie sa luptam impotriva
poftei trupesti, pentru ca harul
Domnului ne este oferit mereu, daca
ramanem smeriti.

6

Celalalt dusman, scrie Sfantul Ioan,
este pofta ochilor, o lacomie
profunda care ne face sa apreciem
doar ceea ce putem atinge. Sunt ochii
care raman fixati pe lucrurile



pamantesti, dar si ochii care, din
acest motiv, nu mai stiu sa vada
realitatile supranaturale. Astfel,
putem folosi expresia din Sfanta
Scriptura pentru a ne referi atat la
dorinta nestapanita dupa bunuri
materiale, cat sila acea deformare a
privirii care ne face sa interpretam
tot ce ne inconjoara — oamenii,
circumstantele vietii si vremurilor
noastre — doar prin prisma unei
viziuni strict omenesti. Ochii
sufletului se intuneca, iar ratiunea
ajunge sa se creada autosuficienta,
capabila sa inteleaga totul fara
Dumnezeu. Este o ispita subtila, care
se ascunde sub demnitatea
inteligentei, darul pe care Tatal
nostru Dumnezeu l-a oferit omului
pentru ca acesta sa-L cunoasca si sa-
L iubeasca in mod liber.

Prinsa in aceasta capcana, inteligenta
umand se pune in centrul
universului, reludnd vechea iluzie:
veti fi asemenea lui Dumnezeu **.



Plina de iubire de sine, intoarce
spatele iubirii lui Dumnezeu, iar
viata noastra ajunge astfel sa fie
predata neconditionat in mainile
celui de-al treilea dusman: trufia
vietii.

Nu este vorba doar despre ganduri
trecatoare de vanitate sau egoism, ci
despre o ingdmfare generala, o
autosuficienta paguboasa. Sa nu ne
amagim: aceasta este cea mai grava
dintre rele, radacina tuturor
ratacirilor. Lupta impotriva mandriei
trebuie sa fie constanta, caci nu
intdmplator s-a spus sugestiv ca
aceasta patima moare abia in ziua
urmatoare dupa moartea fiecarui
om. Este trufia fariseului, pe care
Dumnezeu refuza sa-1
indreptateasca, pentru ca in el
gaseste o bariera de autosuficienta.
Este aroganta care duce la dispretul
semenilor, la dominarea si
maltratarea lor, caci unde este



mandrie, acolo sunt si ofensd si
dezonoare .

7
Milostivirea lui Dumnezeu

Astazi incepe timpul Adventului si
este bine ca am reflectat la vicleniile
acestor dusmani ai sufletului:
tulburarea dezordonata a
senzualitatii si superficialitatea
usuratica; ratacirea ratiunii care se
ridica impotriva Domnului;
prezumtia aroganta, care sterilizeaza
iubirea fata de Dumnezeu si fata de
creaturi. Toate aceste stari ale
sufletului sunt adevarate obstacole,
iar puterea lor de tulburare este
considerabila. De aceea, liturgia ne
indeamna sa cerem mila divina:
Cdtre Tine, Doamne, imi inalt sufletul;
in Tine nadajduiesc; sd nu fiu facut de
rusine, nici sd se bucure de mine
vrdjmasii mei **, ne-am rugat la
introit. Iar in antifonul ofertoriului



vom repeta: Naddjduiesc in Tine, sd
nu fiu dezamagit!

Acum, cand se apropie timpul
mantuirii, ne mangaie sa auzim de
pe buzele Sfantului Paul ca, dupda ce
Dumnezeu, Mantuitorul nostru, si-a
ardtat bundtatea si iubirea fata de
oameni, El ne-a mantuit, nu prin
faptele de dreptate pe care le-am fi
facut noi, ci din milostivirea Sa *'.

Daca veti parcurge Sfanta Scriptura,
veti intalni mereu prezenta
milostivirii lui Dumnezeu: ea umple
pamantul *®, se revarsa asupra
tuturor fiilor Sai, ,,super omnem
carnem” %", ne inconjoard *¥,merge
inaintea noastrd **, se inmulteste ca
sd ne ajute ®” si este
confirmatdneincetat ®*". Dumnezeu,
care are grija de noi ca un Tata
iubitor, ne priveste prin milostivirea
Sa *%: o milostivire blandd **,

frumoasd precum un nor de ploaie **.



Isus Cristos rezuma si sintetizeaza
toata aceasta istorie a milostivirii
divine: Fericiti cei milostivi, cdci el
vor dobandi milostivire . Si cu alta
ocazie: Fiti milostivi, precum Tatdl
vostru ceresc este milostiv *®. Raman
adanc intiparite in memorie, dintre
atatea scene ale Evangheliei, mila
fata de femeia adultera, parabola
fiului risipitor, cea a oii pierdute, a
datornicului iertat sau invierea fiului
vaduvei din Nain *”. Cate motive de
dreptate s-ar putea invoca pentru a
explica acest mare miracol! A murit
unicul fiu al acelei vaduve sarace, cel
care dadea sens vietii ei si care putea
sa-i fie sprijin la batranete. Insa
Cristos nu face minunea din
dreptate, ci din compasiune, fiind
profund miscat de suferinta umana.

Cata incredere ar trebui sa ne inspire
compasiunea Domnului! Va striga
catre Mine si Eu il voi asculta, pentru
ca sunt milostiv *®. Este o invitatie si
0 promisiune pe care El nu va inceta



sa o Implineasca. Sd ne apropiem,
asadar, cu incredere de tronul
harului, ca s dobandim milostivire si
ajutor la timpul potrivit **. Vrajmasii
sfintirii noastre nu vor putea nimic,
pentru ca mila lui Dumnezeu ne
precede; iar daca — din vina noastra
si din slabiciunea noastra — cadem,
Domnul ne ridica si ne sprijina.
,,invétasesi sa eviti nepasarea, sa
alungi aroganta, sa dobandesti
evlavie, sa nu fii captiv al
preocupadrilor lumesti si sa nu preferi
cele trecatoare celor vesnice. Dar,
cum sldbiciunea umana nu poate
pasi ferm Intr-o lume alunecoasa,
Bunul Doctor ti-a oferit si remedii
impotriva ratacirii, iar Judecatorul
milostiv nu ti-a refuzat niciodata
speranta iertarii” .

8
Raspunsul omului

In acest climat al milostivirii lui
Dumnezeu se desfasoara viata



crestinului. Acesta este cadrul
efortului sau pentru a se purta ca un
fiu al Tatalui. Care sunt principalele
mijloace pentru ca aceasta vocatie sa
se intareasca? Astazi iti voi arata
doua, care sunt ca niste axe vii ale
conduitei crestine: viata interioara si
formarea doctrinara, adica o
cunoastere profunda a credintei
noastre.

Viata interioara, inainte de toate: cat
de putini mai inteleg acest lucru!
Cand aud vorbindu-se despre viata
interioarad, unii isi imagineaza
intunericul templului sau atmosfera
inchisa din anumite sacristii. De mai
bine de un sfert de secol spun fara
incetare ca nu este vorba despre
asta. Vorbesc despre viata interioara
a crestinilor obisnuiti, care sunt in
mod normal pe strada, in aer liber; si
care, pe strada, la serviciu, in familie
siin timpul lor liber, raman cu
gandul la Isus toata ziua. Iar ce
altceva este aceasta daca nu o viata



de rugaciune continud? Nu e
adevarat ca ai simtit si tu nevoia sa
fii un suflet de rugaciune, sa ai o
relatie cu Dumnezeu care sa te
conduca spre indumnezeire? Aceasta
este credinta crestina, iar sufletele de
rugaciune au inteles-o intotdeauna
astfel: ,Omul devine Dumnezeu”,
scrie Clement Alexandrinul, ,pentru
ca voieste acelasi lucru pe care il
voieste Dumnezeu” "

La inceput, va fi dificil; trebuie sa faci
un efort pentru a te intoarce catre
Domnul si a-I multumi pentru mila
Sa parinteascd, concreta si personala
fata de tine. Incetul cu incetul,
iubirea lui Dumnezeu incepe sa fie
simtita — chiar daca nu este vorba
despre sentimente — asemenea unei
lovituri adanci in suflet. Este Cristos
cel care te urmareste cu iubire: ,Iata,
stau la usa si bat” “”. Cum merge
viata ta de rugaciune? Nu simti
uneori, In timpul zilei, dorinta de a
vorbi mai linistit cu EI? Nu-I spui



niciodata: ,,iti voi povesti mai tarziu;
vom vorbi mai pe indelete despre
asta”?

In momentele dedicate in mod
expres acestui dialog cu Domnul,
inima se deschide, vointa se
intareste, iar inteligenta — ajutata de
har — ajunge sa patrunda realitatile
umane prin lumina celor
supranaturale. Din aceasta vor izvoril
intotdeauna hotarari clare, practice:
sa-ti Imbunatatesti comportamentul,
sa te porti cu iubire sincera fata de
toti oamenii, sa te dedici cu toata
fiinta — cu pasiunea unui bun sportiv
— acestei lupte crestine pentru iubire
si pace.

Rugaciunea devine continua,
asemenea batailor inimii, asemenea
pulsului. Fara aceasta prezenta
constantd a lui Dumnezeu, nu poate
exista viata contemplativa; iar fara
viata contemplativa, munca pentru
Cristos are putin folos, caci ,in zadar



se ostenesc cei care construiesc daca
Domnul nu zideste casa” **.

9
Sarea mortificarii

Pentru a se sfinti, crestinul obisnuit —
care nu este calugar si care nu se
retrage din lume, pentru cd lumea
este locul intalnirii sale cu Cristos —
nu are nevoie de un vesmant
exterior sau de semne distinctive.
Semnele sale sunt lduntrice: prezenta
constantd a lui Dumnezeu si spiritul
de mortificare. De fapt, acestea sunt
una si aceeasi realitate, pentru ca
mortificarea nu este altceva decat
rugaciunea simturilor.

Vocatia crestina este o vocatie de
sacrificiu, de penitentd, de ispasire.
Trebuie sd reparam pentru pacatele
noastre — de cate ori nu ne-am intors
fata ca sa nu-L vedem pe Dumnezeu!
— sl pentru pdacatele intregii omeniri.
Trebuie sd-L. urmam indeaproape pe



Cristos: ,,Purtam totdeauna in trupul
nostru omorarea lui Isus, pentru ca si
viata lui Isus sa se arate in trupul
nostru” *Y. Drumul nostru este un
drum al jertfirii si, in aceasta
renuntare, vom gasi gaudium cum
pace: bucuria si pacea.

Noi nu privim lumea cu o expresie
trista. Poate fara sa vrea, unii
biografi ai sfintilor, care au cautat cu
orice pret sd descopere lucruri
extraordinare in slujitorii lui
Dumnezeu, chiar din primele
momente ale vietii lor, au facut un
deserviciu catehezei. Ne povestesc,
despre unii dintre ei, ca In copilaria
lor nu plangeau sau ca, din spirit de
mortificare, nu sugeau vinerea... Tu
si cu mine ne-am nascut plangand,
asa cum e legea firii; si ne-am agatat
de sdnul mamei noastre fara nicio
preocupare pentru Postul Mare sau
pentru zilele de penitenta.



Acum, cu ajutorul lui Dumnezeu, am
invatat sa descoperim, in mijlocul
unei zile ce pare mereu la fel,
»Spatium verae poenitentiae”, un
timp de adevarata penitentd; si in
aceste clipe ne facem hotarari de
emendatio vitae, de imbunatatire a
vietii noastre. Aceasta este calea
pentru a ne pregati sa primim harul
si inspiratiile Duhului Sfant in
sufletul nostru. Si cu acest har — repet
—vine gaudium cum pace: bucuria,

pacea si perseverenta pe acest drum
[45]

Mortificarea este sarea vietii noastre.
Iar cea mai buna mortificare este
aceea care luptd - in detalii mici, pe
parcursul intregii zile — impotriva
poftei trupului, a poftei ochilor si a
trufiei vietii. Sunt mortificari care
nu-i mortifica pe ceilalti, care ne fac
mai delicati, mai intelegatori si mai
deschisi fata de toti. Nu vei fi
mortificat daca esti susceptibil, daca
te preocupi doar de propriul tau



egoism, daca 1i strivesti pe ceilalti,
daca nu stii sa renunti la ceea ce este
de prisos si, uneori, chiar la ceea ce
este necesar; daca te Intristezi atunci
cand lucrurile nu ies asa cum le-ai
planificat. In schimb, esti mortificat
daca stii sa te faci totul pentru toti, ca
sa-i castigi pe toti *°'.

10
Credinta si inteligenta

Viata de rugaciune si de penitenta,
impreuna cu constiinta filiatiei
noastre divine, ne transforma in
crestini profund evlaviosi, asemenea
unor copii mici inaintea lui
Dumnezeu. Pietatea este virtutea
fiilor; iar pentru ca un fiu sa se
abandoneze in bratele tatalui sau, el
trebuie sa fie si sa se simta mic,
dependent si nevoias. Am meditat
adesea la aceastd viata a copilariei
spirituale, care nu contrazice taria
interioard, pentru ca ea cere o vointa
puternica, o maturitate bine



intemeiata si un caracter ferm, dar
plin de deschidere.

Sa fim asadar evlaviosi precum
copiii: dar nu ignoranti, pentru ca
fiecare dintre noi trebuie sa se
strdduiasca, pe masura capacitatilor
sale, in studiul serios si riguros al
credintei; iar acest studiu este
teologia. Piosenie de copii, asadar,
dar cu doctrina sigura de teologi.

Dorinta de a dobandi aceasta stiinta
teologica — doctrina crestina solida si
sanatoasa — este motivata, in primul
rand, de dorinta sincera de a-L
cunoaste si iubi pe Dumnezeu. In
acelasi timp, ea reprezinta si
consecinta preocupadrii naturale a
sufletului credincios de a ajunge la
intelegerea cea mai profunda a
acestei lumi, care este opera
Creatorului. Cu o monotonie
obositoare, unii incearca sa readuca
in discutie o presupusa
incompatibilitate intre credinta si



stiintd, intre inteligenta umana si
Revelatia divina. Aceasta
incompatibilitate iese la iveala - si
doar In aparenta — atunci cand nu se
inteleg corect termenii reali ai
problemei.

Daca lumea a iesit din mainile lui
Dumnezeu, daca El 1-a creat pe om
dupa chipul si asemanarea Sa " si i-
a oferit o scanteie din lumina Sa,
munca inteligentei trebuie - chiar
daca uneori cu un efort considerabil
—sa descopere sensul divin pe care
toate lucrurile il au in mod natural.
Iar cu lumina credintei, percepem si
sensul lor supranatural, cel care
izvoraste din ridicarea noastra la
ordinea harului. Nu putem accepta
teama de stiinta, pentru ca orice
cercetare, daca este intr-adevar
stiintificd, tinde spre adevar. Iar
Cristos a spus: ,Ego sum veritas” ¥ —
Eu sunt Adevarul.



Crestinul trebuie sa aiba foame de
cunoastere. De la studiul celor mai
abstracte discipline pana la
deprinderea mestesugurilor, totul
poate si trebuie sd duca la
Dumnezeu. Pentru ca nu exista
sarcind omeneasca ce nu poate fi
sfintita, devenind astfel un prilej
pentru propria noastra sfintire si o
ocazie de a colabora cu Dumnezeu
pentru sfintirea celor din jurul
nostru. Lumina urmasilor lui Isus
Cristos nu trebuie sa ramana ascunsa
in vale, ci sa straluceasca in varful
muntelui, pentru ca ,0amenii sa
vada faptele voastre bune si sa-L
slaveasca pe Tatal vostru care este in
ceruri” %,

A lucra astfel este rugaciune. A
studia astfel este rugaciune. A
cerceta astfel este rugaciune. Nu ne
abatem niciodata de la acelasi
adevar: totul este rugaciune, totul
poate si trebuie sd ne conduca la
Dumnezeu, alimentand dialogul



continuu cu El, de dimineata pana
seara. Orice munca onesta poate fi
rugaciune; iar orice munca ce devine
rugdciune, este apostolat. In felul
acesta, sufletul se intareste intr-o
unitate de viata simpla si puternica.

11
Speranta Adventului

Nu voiam sa va spun mai multe in
aceasta prima duminica a
Adventului, cand incepem sa
numaram zilele care ne apropie de
Nasterea Mantuitorului. Am reflectat
asupra realitatii vocatiei crestine:
cum Domnul ne-a incredintat
misiunea de a conduce sufletele catre
sfintenie, de a le apropia de El, de a
le uni cu Biserica si de a extinde
imparatia lui Dumnezeu in inimile
tuturor. Domnul doreste sa fim
dedicati, credinciosi, plini de
delicatete si iubire. Ne vrea sfinti, cu
totul ai Lui.



Pe de o parte, se afld mandria,
senzualitatea, plictiseala si egoismul;
pe de alta, iubirea, daruirea, mila,
smerenia, sacrificiul si bucuria.
Trebuie sa alegi. Ai fost chemat la o
viata de credinta, speranta si
caritate. Nu poti rdimane deoparte,
inchis intr-o izolare mediocra.

Odata, am vazut un vultur inchis
intr-o cusca de fier. Era murdar, pe
jumadtate jumulit, iar in gheare tinea
0 bucata de les. Atunci m-am gandit
ce s-ar intAmpla cu mine daca as
abandona vocatia pe care am primit-
0 de la Dumnezeu. Mi-a fost mila de
acel animal singuratic, incatusat,
care fusese creat sa urce pana sus si
sa se holbeze la soare. Noi suntem
chemati sd ne ridicam spre indltimile
smerite ale iubirii lui Dumnezeu, ale
slujirii tuturor oamenilor. Dar
pentru a face acest lucru, trebuie ca
in sufletul nostru sa nu existe niciun
colt ascuns in care soarele lui Isus
Cristos sa nu poata patrunde.



Trebuie sd alungam toate grijile care
ne Indeparteaza de El. Astfel, Cristos
va fi In mintea ta, Cristos pe buzele
tale, Cristos In inima ta, Cristos in
faptele tale. Intreaga viatd — inima si
faptele, mintea si cuvintele — trebuie
sa fie plind de Dumnezeu.

,Deschideti-va ochii si ridicati-va
capetele, pentru cd rascumpadrarea
voastra se apropie” ®”, am citit in
Evanghelie. Timpul Adventului este
timpul sperantei. Intregul peisaj al
vocatiei noastre crestine — aceasta
unitate de viata care are ca nerv
prezenta lui Dumnezeu, Tatal nostru
— poate si trebuie sa devina o
realitate zilnica.

Sa cerem acest lucru impreuna
Maicii Domnului, imagindndu-ne
cum si-a petrecut ea acele luni,
asteptand nasterea Fiului sau. Iar
Maica Domnului, Sfanta Maria, te va
face alter Christus, ipse Christus: un
alt Cristos, insusi Cristos!



M ps 24,4,

 cf. Mt 22,37; Mc 12,30; Lc 10, 27.
BlEf1,4.

I Mt 13,36.

Bl cf. Mt 16,6-7.

1 Cf. Lc 22,24-27.

" cfr. Mt 14,31; 16,8; 17,19; 21,21.
1 Mt 16,16.

B Mt 16,23.

01 Sf Toan Gura de Aur, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

M 1n 11,16.
21 ct 8,6.

31 Cf, Gal 2,9.



U4 Mt 4,19.
1511 Cor 15,8-9.
19 Rm 13,11-12.
1711 In 2,16.

81 Mt 5,8.

"I pn 2,33,

29 Rm 7,21-24.
11 Rm 7,25.

221 Gn 3,5.

23 pr11,2.

24 pg 24,1-2.

231 Tjt 3,5.

61 pg 32,5.

7 Sir 18,12.

281 ps 31,10.



91 pg 58,11.
39 pg 33,8,
31 ps 116,2.
321 pg 24,7,
33 ps 108,21.
B34 Sir 35,26.
331 Mt 5,7.

B¢ 1,¢ 6,36.
B 1,¢7,11-17.
B8 Ex 22,27,
B9 Eyr 4,16.

“9' Sf Ambrozie, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

41 Clement Alexandrinul,
Paedagogus, 3,1, 1, 5 (PG 8, 556).

2 Ap 3,20.



431 Cf. Ps 126,1.
4419 Cor 4,10.

3 Gaudium cum pace, emendationem
vitae, spatium verae poenitentiae,
gratiam et consolationem Sancti
Spiritus, perseverantiam in bonis
operibus, tribuat nobis omnipotens et
misericors Dominus. Amen (Breviario
Romano, rugaciune pregatitoare
pentru Sfanta Liturghie).

411 Cor 9,22.
“1 Gn 1,26.
“31n 14,6.
I Mt 5,16.

50T 1,¢ 21,28.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-


https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/

crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-
advent/ (28.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/
https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/

	Vocație creștină (omilie a Sf. Josemaría despre Advent)

