
opusdei.org

Vocație creștină
(omilie a Sf.
Josemaría despre
Advent)

Sfântul Josemaría a predicat o
omilie despre timpul liturgic al
Adventului, adunată în volumul
„E Cristos care trece”. Oferim
traducerea în limba română.

19.12.2024

Sf. Josemaría Escrivá de Balaguer -
Vocație creștină

Omilia rostită la 2 decembrie 1951



Prima duminică din Advent

1

Începe anul liturgic, iar introitul
Sfintei Liturghii ne oferă o reflecție
strâns legată de începutul vieții
noastre creștine: vocația pe care am
primit-o. Vias tuas, Domine,
demonstra mihi, et semitas tuas edoce
me [1]; Doamne, arată-mi căile Tale,
învață-mă cărările Tale. Îi cerem
Domnului să ne călăuzească, să ne
arate urmele pașilor Săi, ca să putem
merge spre plinătatea poruncilor
Sale, care este caritatea [2].

Îmi imaginez că voi, la fel ca mine,
atunci când reflectați la
împrejurările care au însoțit
hotărârea voastră de a vă strădui să
trăiți pe deplin credința, Îi mulțumiți
profund Domnului și aveți
convingerea sinceră – fără false
smerenii – că nu există niciun merit
de partea noastră. De obicei, am
învățat să-L invocăm pe Dumnezeu



încă din copilărie, de pe buzele unor
părinți creștini; mai târziu, profesori,
colegi, cunoscuți, ne-au ajutat în
nenumărate moduri să nu-L pierdem
din vedere pe Isus Cristos.

Într-o zi – nu vreau să generalizez,
deschide-ți inima înaintea Domnului
și spune-I povestea ta – poate că un
prieten, un creștin obișnuit ca și tine,
ți-a deschis un orizont profund și
nou, dar în același timp la fel de
vechi ca Evanghelia. Ți-a sugerat
posibilitatea de a te angaja serios în
urmarea lui Cristos, devenind un
apostol al apostolilor. Poate că atunci
ți-ai pierdut liniștea și nu ai regăsit-o,
transformată în pace, până când, cu
libertate deplină, pentru că așa ai
vrut, – și acesta este motivul cel mai
supranatural – I-ai răspuns „da” lui
Dumnezeu. Și astfel a venit bucuria,
puternică, constantă, care dispare
doar atunci când te îndepărtezi de El.



Nu-mi place să vorbesc despre aleși
sau privilegiați. Dar Cristos este cel
care vorbește, cel care alege. Este
limbajul Scripturii: elegit nos in ipso
ante mundi constitutionem– spune
Sfântul Paul – ut essemus sancti [3].
Ne-a ales, de dinainte de întemeierea
lumii, ca să fim sfinți. Știu că acest
adevăr nu te umple de mândrie și
nici nu te face să te consideri
superior altor oameni. Această
alegere, rădăcina chemării, trebuie
să fie fundamentul umilinței tale.
Oare se ridică vreun monument
pentru pensulele unui mare pictor?
Ele au fost folosite pentru a crea
capodopere, dar meritul îi aparține
artistului. Noi, creștinii, suntem doar
instrumente ale Creatorului lumii,
ale Răscumpărătorului tuturor
oamenilor.

2

Apostolii, oameni obișnuiți



Pentru mine este încurajator să
reflectez la un episod relatat pas cu
pas în paginile Evangheliei: vocația
primilor doisprezece apostoli. Să
medităm cu atenție la acest moment,
rugându-i pe acești sfinți martori ai
Domnului să ne învețe să-L urmăm
pe Cristos așa cum L-au urmat ei.

Acești primi apostoli – pentru care
simt o mare devoțiune și afecțiune –
erau, după criteriile omenești,
oameni de rând. În ceea ce privește
statutul social, cu excepția lui Matei,
care probabil câștiga bine și a
renunțat la tot când Isus i-a cerut
acest lucru, ceilalți erau pescari:
trăiau de pe o zi pe alta, muncind
noaptea ca să-și câștige existența.

Însă statutul social contează cel mai
puțin. Nu erau instruiți, nici deosebit
de inteligenți, cel puțin în ceea ce
privește realitățile supranaturale.
Chiar și exemplele și comparațiile
cele mai simple li se păreau de



neînțeles, așa că mergeau la
Învățător să le ceară explicații: 
Domine, edissere nobis parabolam [4] –
„Doamne, explică-ne parabola”. Când
Isus, folosind o imagine, face aluzie
la aluatul fariseilor, ei înțeleg că le
reproșa faptul că nu cumpăraseră
pâine [5].

Săraci și neștiutori. Și nici măcar
simpli sau lipsiți de complicații. În
limitele lor, erau oameni ambițioși.
Adesea se certau despre cine va fi cel
mai mare, atunci când – după
gândirea lor – Cristos avea să
stabilească pe pământ împărăția
definitivă a lui Israel. Se certau și se
aprindeau chiar în acel moment
sublim în care Isus era pe punctul de
a Se jertfi pentru omenire, în
intimitatea Cinei de Taină [6].

Credință? Foarte puțină. O spune
însuși Isus Cristos [7]. L-au văzut
înviind morți, vindecând tot felul de
boli, înmulțind pâinile și peștii,



liniștind furtunile, alungând
demonii. Sfântul Petru, ales să fie
capul lor, este singurul care știe să
răspundă prompt: Tu ești Cristosul,
Fiul Dumnezeului celui viu [8]. Însă
este o credință pe care o
interpretează după propria
înțelegere, motiv pentru care își
permite să-L mustre pe Isus,
încercând să-L oprească să Se
jertfească pentru răscumpărarea
oamenilor. Iar Isus trebuie să-i
răspundă: Pleacă de la Mine, Satano,
mă scandalizezi, pentru că tu nu
înțelegi lucrurile lui Dumnezeu, ci cele
ale oamenilor [9]. „Petru gândea
omenește”, comentează Sfântul Ioan
Gură de Aur, și concluziona că „toate
acestea – Patimile și Moartea – erau
nevrednice de Cristos, de neacceptat.
De aceea Isus îl corectează și îi
spune: Nu, suferința nu este
nevrednică de Mine; tu o judeci astfel
pentru că gândești cu idei carnale,
omenești” [10].



Acești oameni de puțină credință, au
excelat poate în iubirea lor pentru
Cristos? Fără îndoială că Îl iubeau,
cel puțin în vorbe. Uneori erau
cuprinși de un entuziasm nestăpânit:
Să mergem și să murim cu El [11]. Dar,
în momentul adevărului vor fugi cu
toții, cu excepția lui Ioan, care I-a
arătat o iubire adevărată, prin fapte.
Doar acest adolescent, cel mai tânăr
dintre apostoli, rămâne lângă Cruce.
Ceilalți nu au simțit acea iubire mai
puternică decât moartea [12].

Aceștia au fost ucenicii aleși de
Domnul. Așa îi alege Cristos; așa se
arătau ei înainte ca, plini de Duhul
Sfânt, să devină stâlpi ai Bisericii[13].
Sunt oameni obișnuiți, cu defecte, cu
slăbiciuni, cu vorbe mai multe decât
fapte. Și totuși, Isus îi cheamă să
devină pescari de oameni [14],
corăscumpărători, administratori ai
harului lui Dumnezeu.

3



Ceva asemănător ni s-a întâmplat și
nouă. Fără mari dificultăți, am putea
găsi, în familia noastră, printre
prietenii și colegii noștri – ca să nu
mai vorbim de vastul orizont al lumii
– atâția alți oameni mai vrednici
decât noi să primească chemarea lui
Cristos: oameni mai simpli, mai
înțelepți, mai influenți, mai
importanți, mai recunoscători, mai
generoși.

Eu, când mă gândesc la aceste
lucruri, simt rușine. Dar, în același
timp, îmi dau seama că logica
noastră omenească nu este suficientă
pentru a înțelege realitățile harului.
Dumnezeu alege adesea instrumente
fragile, pentru ca să fie limpede că
lucrarea este a Sa. Sfântul Paul își
evocă vocația cu profundă emoție: La
urmă, mi s-a arătat și mie, ca unuia
născut înainte de vreme, căci eu sunt
cel mai mic dintre apostoli, și nu sunt
vrednic să mă numesc apostol, pentru
că am persecutat Biserica lui



Dumnezeu [15]. Astfel scrie Saul din
Tars, un om cu o personalitate și un
dinamism pe care istoria doar le-a
amplificat.

Fără să fi avut vreun merit din
partea noastră, vă spuneam: la
temelia vocației noastre se află
cunoașterea propriei mizerii,
conștiința că lumina care ne
pătrunde sufletul – credința –,
iubirea cu care iubim – caritatea – și
dorința care ne susține – speranța –
sunt toate daruri gratuite ale lui
Dumnezeu. De aceea, a nu crește în
smerenie înseamnă a pierde din
vedere scopul alegerii divine: ut
essemus sancti, sfințenia personală.

Pornind din această smerenie, putem
înțelege întreaga minune a chemării
divine. Mâna lui Cristos ne-a cules
dintr-un lan de grâu: Semănătorul
strânge în palma Sa rănită un pumn
de boabe. Sângele lui Cristos îmbibă
această sămânță, o înmoaie. Apoi,



Domnul aruncă grâul în aer, ca,
murind, el să devină viață, iar,
scufundându-se în pământ, să fie în
stare să se înmulțească în spice de
aur.

4

Este timpul să ne trezim

Epistola Sfintei Liturghii ne
amintește că trebuie să ne asumăm
responsabilitatea apostolatului cu un
spirit nou, cu hotărâre, rămânând
treji. Este timpul să ne trezim din
letargie, căci mântuirea noastră este
acum mai aproape decât atunci când
am primit credința. Noaptea se
apropie de sfârșit, iar ziua avansează.
Așadar, să lepădăm lucrările
întunericului și să ne îmbrăcăm cu
armele luminii [16].

O să-mi spuneți că nu este ușor – și
aveți dreptate. Dușmanii omului,
care sunt și dușmanii sfințeniei sale,
încearcă să zădărnicească această



viață nouă, această îmbrăcare cu
spiritul lui Cristos. Nu găsesc o
enumerare mai potrivită a
obstacolelor în calea fidelității
creștine decât cea oferită de Sfântul
Ioan: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae[17]. „Tot ceea ce este în lume se
rezumă la pofta trupului, pofta
ochilor și trufia vieții”.

5

Pofta trupului nu înseamnă doar
tendința dezordonată a simțurilor în
general, nici dorința sexuală, care
trebuie să fie ordonată și care, în
sine, nu este rea, căci reprezintă o
realitate umană nobilă și care se
poate sfinți. Vedeți, așadar, de ce nu
vorbesc niciodată despre „necurăție”,
ci despre puritate, pentru că tuturor
ni se adresează cuvintele lui Cristos:
„Fericiți cei curați cu inima, căci ei Îl
vor vedea pe Dumnezeu” [18]. Prin
vocația divină, unii sunt chemați să



trăiască această puritate în căsătorie,
iar alții, renunțând la iubirile
omenești, pentru a răspunde exclusiv
și cu pasiune iubirii lui Dumnezeu.
Nici unii, nici ceilalți nu trebuie să fie
sclavi ai senzualității, ci stăpâni ai
propriului trup și ai propriei inimi,
pentru a putea să le ofere, cu
generozitate jertfelnică, celorlalți.

Atunci când vorbesc despre virtutea
curăției, obișnuiesc să-i adaug
calificativul „sfântă”. Sfânta curăție
nu este sentimentul trufaș al celui
care se crede pur și neîntinat, ci
conștiința că avem picioare de lut [19],
chiar dacă harul lui Dumnezeu ne
izbăvește, zi de zi, din cursele
vrăjmașului. Consider o deformare a
creștinismului insistența unora de a
scrie sau predica aproape exclusiv
despre acest subiect, uitând de alte
virtuți esențiale pentru creștin și, în
general, pentru conviețuirea
armonioasă între oameni.



Sfânta curăție nu este nici singura,
nici principala virtute creștină, dar
este indispensabilă pentru a
persevera în efortul zilnic de sfințire.
Fără ea, devine imposibilă dedicarea
la apostolat. Puritatea este rodul
iubirii prin care I-am dăruit
Domnului sufletul și trupul, puterile
și simțurile noastre. Nu este o
negație, ci o afirmare plină de
bucurie.

Spuneam că pofta trupului nu se
reduce doar la dezordinea
senzualității, ci se manifestă și prin
comoditate, prin lipsa de entuziasm,
care ne împinge să căutăm ceea ce
este mai ușor, mai plăcut, calea ce
pare mai scurtă – chiar și cu prețul
de a ceda în fidelitatea față de
Dumnezeu.

A ne comporta astfel ar însemna să
ne abandonăm necondiționat
stăpânirii uneia dintre acele legi
împotriva cărora ne avertizează



Sfântul Paul: Atunci când vreau să fac
binele, mă confrunt cu o lege care mă
face să constat că răul este alături de
mine. Îmi găsesc bucuria în legea lui
Dumnezeu, după omul lăuntric, dar
văd o altă lege în mădularele mele,
care se împotrivește legii minții mele
și mă face rob al legii păcatului (...).
Infelix ego homo! – „O, nenorocit om
ce sunt!” Cine mă va elibera de acest
trup al morții? [20]. Ascultați
răspunsul Apostolului: Harul lui
Dumnezeu, prin Isus Cristos, Domnul
nostru [21].

Putem și trebuie să luptăm împotriva
poftei trupești, pentru că harul
Domnului ne este oferit mereu, dacă
rămânem smeriți.

6

Celălalt dușman, scrie Sfântul Ioan,
este pofta ochilor, o lăcomie
profundă care ne face să apreciem
doar ceea ce putem atinge. Sunt ochii
care rămân fixați pe lucrurile



pământești, dar și ochii care, din
acest motiv, nu mai știu să vadă
realitățile supranaturale. Astfel,
putem folosi expresia din Sfânta
Scriptură pentru a ne referi atât la
dorința nestăpânită după bunuri
materiale, cât și la acea deformare a
privirii care ne face să interpretăm
tot ce ne înconjoară – oamenii,
circumstanțele vieții și vremurilor
noastre – doar prin prisma unei
viziuni strict omenești. Ochii
sufletului se întunecă, iar rațiunea
ajunge să se creadă autosuficientă,
capabilă să înțeleagă totul fără
Dumnezeu. Este o ispită subtilă, care
se ascunde sub demnitatea
inteligenței, darul pe care Tatăl
nostru Dumnezeu l-a oferit omului
pentru ca acesta să-L cunoască și să-
L iubească în mod liber.

Prinsă în această capcană, inteligența
umană se pune în centrul
universului, reluând vechea iluzie: 
veți fi asemenea lui Dumnezeu [22].



Plină de iubire de sine, întoarce
spatele iubirii lui Dumnezeu, iar
viața noastră ajunge astfel să fie
predată necondiționat în mâinile
celui de-al treilea dușman: trufia
vieții.

Nu este vorba doar despre gânduri
trecătoare de vanitate sau egoism, ci
despre o îngâmfare generală, o
autosuficiență păguboasă. Să nu ne
amăgim: aceasta este cea mai gravă
dintre rele, rădăcina tuturor
rătăcirilor. Lupta împotriva mândriei
trebuie să fie constantă, căci nu
întâmplător s-a spus sugestiv că
această patimă moare abia în ziua
următoare după moartea fiecărui
om. Este trufia fariseului, pe care
Dumnezeu refuză să-l
îndreptățească, pentru că în el
găsește o barieră de autosuficiență.
Este aroganța care duce la disprețul
semenilor, la dominarea și
maltratarea lor, căci unde este



mândrie, acolo sunt și ofensă și
dezonoare [23].

7

Milostivirea lui Dumnezeu

Astăzi începe timpul Adventului și
este bine că am reflectat la vicleniile
acestor dușmani ai sufletului:
tulburarea dezordonată a
senzualității și superficialitatea
ușuratică; rătăcirea rațiunii care se
ridică împotriva Domnului;
prezumția arogantă, care sterilizează
iubirea față de Dumnezeu și față de
creaturi. Toate aceste stări ale
sufletului sunt adevărate obstacole,
iar puterea lor de tulburare este
considerabilă. De aceea, liturgia ne
îndeamnă să cerem mila divină: 
Către Tine, Doamne, îmi înalț sufletul;
în Tine nădăjduiesc; să nu fiu făcut de
rușine, nici să se bucure de mine
vrăjmașii mei [24], ne-am rugat la
introit. Iar în antifonul ofertoriului



vom repeta: Nădăjduiesc în Tine, să
nu fiu dezamăgit!

Acum, când se apropie timpul
mântuirii, ne mângâie să auzim de
pe buzele Sfântului Paul că, după ce
Dumnezeu, Mântuitorul nostru, și-a
arătat bunătatea și iubirea față de
oameni, El ne-a mântuit, nu prin
faptele de dreptate pe care le-am fi
făcut noi, ci din milostivirea Sa [25].

Dacă veți parcurge Sfânta Scriptură,
veți întâlni mereu prezența
milostivirii lui Dumnezeu: ea umple
pământul [26], se revarsă asupra
tuturor fiilor Săi, „super omnem
carnem” [27]; ne înconjoară [28],merge
înaintea noastră [29], se înmulțește ca
să ne ajute [30] și este
confirmatăneîncetat [31]. Dumnezeu,
care are grijă de noi ca un Tată
iubitor, ne privește prin milostivirea
Sa [32]: o milostivire blândă [33], 
frumoasă precum un nor de ploaie [34].



Isus Cristos rezumă și sintetizează
toată această istorie a milostivirii
divine: Fericiți cei milostivi, căci ei
vor dobândi milostivire [35]. Și cu altă
ocazie: Fiți milostivi, precum Tatăl
vostru ceresc este milostiv [36]. Rămân
adânc întipărite în memorie, dintre
atâtea scene ale Evangheliei, mila
față de femeia adulteră, parabola
fiului risipitor, cea a oii pierdute, a
datornicului iertat sau învierea fiului
văduvei din Nain [37]. Câte motive de
dreptate s-ar putea invoca pentru a
explica acest mare miracol! A murit
unicul fiu al acelei văduve sărace, cel
care dădea sens vieții ei și care putea
să-i fie sprijin la bătrânețe. Însă
Cristos nu face minunea din
dreptate, ci din compasiune, fiind
profund mișcat de suferința umană.

Câtă încredere ar trebui să ne inspire
compasiunea Domnului! Va striga
către Mine și Eu îl voi asculta, pentru
că sunt milostiv [38]. Este o invitație și
o promisiune pe care El nu va înceta



să o împlinească. Să ne apropiem,
așadar, cu încredere de tronul
harului, ca să dobândim milostivire și
ajutor la timpul potrivit [39]. Vrăjmașii
sfințirii noastre nu vor putea nimic,
pentru că mila lui Dumnezeu ne
precede; iar dacă – din vina noastră
și din slăbiciunea noastră – cădem,
Domnul ne ridică și ne sprijină.
„Învățaseși să eviți nepăsarea, să
alungi aroganța, să dobândești
evlavie, să nu fii captiv al
preocupărilor lumești și să nu preferi
cele trecătoare celor veșnice. Dar,
cum slăbiciunea umană nu poate
păși ferm într-o lume alunecoasă,
Bunul Doctor ți-a oferit și remedii
împotriva rătăcirii, iar Judecătorul
milostiv nu ți-a refuzat niciodată
speranța iertării” [40].

8

Răspunsul omului

În acest climat al milostivirii lui
Dumnezeu se desfășoară viața



creștinului. Acesta este cadrul
efortului său pentru a se purta ca un
fiu al Tatălui. Care sunt principalele
mijloace pentru ca această vocație să
se întărească? Astăzi îți voi arăta
două, care sunt ca niște axe vii ale
conduitei creștine: viața interioară și
formarea doctrinară, adică o
cunoaștere profundă a credinței
noastre.

Viața interioară, înainte de toate: cât
de puțini mai înțeleg acest lucru!
Când aud vorbindu-se despre viața
interioară, unii își imaginează
întunericul templului sau atmosfera
închisă din anumite sacristii. De mai
bine de un sfert de secol spun fără
încetare că nu este vorba despre
asta. Vorbesc despre viața interioară
a creștinilor obișnuiți, care sunt în
mod normal pe stradă, în aer liber; și
care, pe stradă, la serviciu, în familie
și în timpul lor liber, rămân cu
gândul la Isus toată ziua. Iar ce
altceva este aceasta dacă nu o viață



de rugăciune continuă? Nu e
adevărat că ai simțit și tu nevoia să
fii un suflet de rugăciune, să ai o
relație cu Dumnezeu care să te
conducă spre îndumnezeire? Aceasta
este credința creștină, iar sufletele de
rugăciune au înțeles-o întotdeauna
astfel: „Omul devine Dumnezeu”,
scrie Clement Alexandrinul, „pentru
că voiește același lucru pe care îl
voiește Dumnezeu” [41].

La început, va fi dificil; trebuie să faci
un efort pentru a te întoarce către
Domnul și a-I mulțumi pentru mila
Sa părintească, concretă și personală
față de tine. Încetul cu încetul,
iubirea lui Dumnezeu începe să fie
simțită – chiar dacă nu este vorba
despre sentimente – asemenea unei
lovituri adânci în suflet. Este Cristos
cel care te urmărește cu iubire: „Iată,
stau la ușă și bat” [42]. Cum merge
viața ta de rugăciune? Nu simți
uneori, în timpul zilei, dorința de a
vorbi mai liniștit cu El? Nu-I spui



niciodată: „Îți voi povesti mai târziu;
vom vorbi mai pe îndelete despre
asta”?

În momentele dedicate în mod
expres acestui dialog cu Domnul,
inima se deschide, voința se
întărește, iar inteligența – ajutată de
har – ajunge să pătrundă realitățile
umane prin lumina celor
supranaturale. Din aceasta vor izvorî
întotdeauna hotărâri clare, practice:
să-ți îmbunătățești comportamentul,
să te porți cu iubire sinceră față de
toți oamenii, să te dedici cu toată
ființa – cu pasiunea unui bun sportiv
– acestei lupte creștine pentru iubire
și pace.

Rugăciunea devine continuă,
asemenea bătăilor inimii, asemenea
pulsului. Fără această prezență
constantă a lui Dumnezeu, nu poate
exista viață contemplativă; iar fără
viață contemplativă, munca pentru
Cristos are puțin folos, căci „în zadar



se ostenesc cei care construiesc dacă
Domnul nu zidește casa” [43].

9

Sarea mortificării

Pentru a se sfinți, creștinul obișnuit –
care nu este călugăr și care nu se
retrage din lume, pentru că lumea
este locul întâlnirii sale cu Cristos –
nu are nevoie de un veșmânt
exterior sau de semne distinctive.
Semnele sale sunt lăuntrice: prezența
constantă a lui Dumnezeu și spiritul
de mortificare. De fapt, acestea sunt
una și aceeași realitate, pentru că
mortificarea nu este altceva decât
rugăciunea simțurilor.

Vocația creștină este o vocație de
sacrificiu, de penitență, de ispășire.
Trebuie să reparăm pentru păcatele
noastre – de câte ori nu ne-am întors
fața ca să nu-L vedem pe Dumnezeu!
– și pentru păcatele întregii omeniri.
Trebuie să-L urmăm îndeaproape pe



Cristos: „Purtăm totdeauna în trupul
nostru omorârea lui Isus, pentru ca și
viața lui Isus să se arate în trupul
nostru” [44]. Drumul nostru este un
drum al jertfirii și, în această
renunțare, vom găsi gaudium cum
pace: bucuria și pacea.

Noi nu privim lumea cu o expresie
tristă. Poate fără să vrea, unii
biografi ai sfinților, care au căutat cu
orice preț să descopere lucruri
extraordinare în slujitorii lui
Dumnezeu, chiar din primele
momente ale vieții lor, au făcut un
deserviciu catehezei. Ne povestesc,
despre unii dintre ei, că în copilăria
lor nu plângeau sau că, din spirit de
mortificare, nu sugeau vinerea... Tu
și cu mine ne-am născut plângând,
așa cum e legea firii; și ne-am agățat
de sânul mamei noastre fără nicio
preocupare pentru Postul Mare sau
pentru zilele de penitență.



Acum, cu ajutorul lui Dumnezeu, am
învățat să descoperim, în mijlocul
unei zile ce pare mereu la fel,
„spatium verae poenitentiae”, un
timp de adevărată penitență; și în
aceste clipe ne facem hotărâri de
emendatio vitae, de îmbunătățire a
vieții noastre. Aceasta este calea
pentru a ne pregăti să primim harul
și inspirațiile Duhului Sfânt în
sufletul nostru. Și cu acest har – repet
– vine gaudium cum pace: bucuria,
pacea și perseverența pe acest drum 
[45].

Mortificarea este sarea vieții noastre.
Iar cea mai bună mortificare este
aceea care luptă – în detalii mici, pe
parcursul întregii zile – împotriva
poftei trupului, a poftei ochilor și a
trufiei vieții. Sunt mortificări care
nu-i mortifică pe ceilalți, care ne fac
mai delicați, mai înțelegători și mai
deschiși față de toți. Nu vei fi
mortificat dacă ești susceptibil, dacă
te preocupi doar de propriul tău



egoism, dacă îi strivești pe ceilalți,
dacă nu știi să renunți la ceea ce este
de prisos și, uneori, chiar la ceea ce
este necesar; dacă te întristezi atunci
când lucrurile nu ies așa cum le-ai
planificat. În schimb, ești mortificat
dacă știi să te faci totul pentru toți, ca
să-i câștigi pe toți [46].

10

Credința și inteligența

Viața de rugăciune și de penitență,
împreună cu conștiința filiației
noastre divine, ne transformă în
creștini profund evlavioși, asemenea
unor copii mici înaintea lui
Dumnezeu. Pietatea este virtutea
fiilor; iar pentru ca un fiu să se
abandoneze în brațele tatălui său, el
trebuie să fie și să se simtă mic,
dependent și nevoiaș. Am meditat
adesea la această viață a copilăriei
spirituale, care nu contrazice tăria
interioară, pentru că ea cere o voință
puternică, o maturitate bine



întemeiată și un caracter ferm, dar
plin de deschidere.

Să fim așadar evlavioși precum
copiii: dar nu ignoranți, pentru că
fiecare dintre noi trebuie să se
străduiască, pe măsura capacităților
sale, în studiul serios și riguros al
credinței; iar acest studiu este
teologia. Pioșenie de copii, așadar,
dar cu doctrină sigură de teologi.

Dorința de a dobândi această știință
teologică – doctrina creștină solidă și
sănătoasă – este motivată, în primul
rând, de dorința sinceră de a-L
cunoaște și iubi pe Dumnezeu. În
același timp, ea reprezintă și
consecința preocupării naturale a
sufletului credincios de a ajunge la
înțelegerea cea mai profundă a
acestei lumi, care este opera
Creatorului. Cu o monotonie
obositoare, unii încearcă să readucă
în discuție o presupusă
incompatibilitate între credință și



știință, între inteligența umană și
Revelația divină. Această
incompatibilitate iese la iveală – și
doar în aparență – atunci când nu se
înțeleg corect termenii reali ai
problemei.

Dacă lumea a ieșit din mâinile lui
Dumnezeu, dacă El l-a creat pe om
după chipul și asemănarea Sa [47] și i-
a oferit o scânteie din lumina Sa,
munca inteligenței trebuie – chiar
dacă uneori cu un efort considerabil
– să descopere sensul divin pe care
toate lucrurile îl au în mod natural.
Iar cu lumina credinței, percepem și
sensul lor supranatural, cel care
izvorăște din ridicarea noastră la
ordinea harului. Nu putem accepta
teama de știință, pentru că orice
cercetare, dacă este într-adevăr
științifică, tinde spre adevăr. Iar
Cristos a spus: „Ego sum veritas” [48] –
Eu sunt Adevărul.



Creștinul trebuie să aibă foame de
cunoaștere. De la studiul celor mai
abstracte discipline până la
deprinderea meșteșugurilor, totul
poate și trebuie să ducă la
Dumnezeu. Pentru că nu există
sarcină omenească ce nu poate fi
sfințită, devenind astfel un prilej
pentru propria noastră sfințire și o
ocazie de a colabora cu Dumnezeu
pentru sfințirea celor din jurul
nostru. Lumina urmașilor lui Isus
Cristos nu trebuie să rămână ascunsă
în vale, ci să strălucească în vârful
muntelui, pentru ca „oamenii să
vadă faptele voastre bune și să-L
slăvească pe Tatăl vostru care este în
ceruri” [49].

A lucra astfel este rugăciune. A
studia astfel este rugăciune. A
cerceta astfel este rugăciune. Nu ne
abatem niciodată de la același
adevăr: totul este rugăciune, totul
poate și trebuie să ne conducă la
Dumnezeu, alimentând dialogul



continuu cu El, de dimineața până
seara. Orice muncă onestă poate fi
rugăciune; iar orice muncă ce devine
rugăciune, este apostolat. În felul
acesta, sufletul se întărește într-o
unitate de viață simplă și puternică.

11

Speranța Adventului

Nu voiam să vă spun mai multe în
această primă duminică a
Adventului, când începem să
numărăm zilele care ne apropie de
Nașterea Mântuitorului. Am reflectat
asupra realității vocației creștine:
cum Domnul ne-a încredințat
misiunea de a conduce sufletele către
sfințenie, de a le apropia de El, de a
le uni cu Biserica și de a extinde
Împărăția lui Dumnezeu în inimile
tuturor. Domnul dorește să fim
dedicați, credincioși, plini de
delicatețe și iubire. Ne vrea sfinți, cu
totul ai Lui.



Pe de o parte, se află mândria,
senzualitatea, plictiseala și egoismul;
pe de alta, iubirea, dăruirea, mila,
smerenia, sacrificiul și bucuria.
Trebuie să alegi. Ai fost chemat la o
viață de credință, speranță și
caritate. Nu poți rămâne deoparte,
închis într-o izolare mediocră.

Odată, am văzut un vultur închis
într-o cușcă de fier. Era murdar, pe
jumătate jumulit, iar în gheare ținea
o bucată de leș. Atunci m-am gândit
ce s-ar întâmpla cu mine dacă aș
abandona vocația pe care am primit-
o de la Dumnezeu. Mi-a fost milă de
acel animal singuratic, încătușat,
care fusese creat să urce până sus și
să se holbeze la soare. Noi suntem
chemați să ne ridicăm spre înălțimile
smerite ale iubirii lui Dumnezeu, ale
slujirii tuturor oamenilor. Dar
pentru a face acest lucru, trebuie ca
în sufletul nostru să nu existe niciun
colț ascuns în care soarele lui Isus
Cristos să nu poată pătrunde.



Trebuie să alungăm toate grijile care
ne îndepărtează de El. Astfel, Cristos
va fi în mintea ta, Cristos pe buzele
tale, Cristos în inima ta, Cristos în
faptele tale. Întreaga viață – inima și
faptele, mintea și cuvintele – trebuie
să fie plină de Dumnezeu.

„Deschideți-vă ochii și ridicați-vă
capetele, pentru că răscumpărarea
voastră se apropie” [50], am citit în
Evanghelie. Timpul Adventului este
timpul speranței. Întregul peisaj al
vocației noastre creștine – această
unitate de viață care are ca nerv
prezența lui Dumnezeu, Tatăl nostru
– poate și trebuie să devină o
realitate zilnică.

Să cerem acest lucru împreună
Maicii Domnului, imaginându-ne
cum și-a petrecut ea acele luni,
așteptând nașterea Fiului său. Iar
Maica Domnului, Sfânta Maria, te va
face alter Christus, ipse Christus: un
alt Cristos, însuși Cristos!



[1] Ps 24,4.

[2] Cf. Mt 22,37; Mc 12,30; Lc 10, 27.

[3] Ef 1,4.

[4] Mt 13,36.

[5] Cf. Mt 16,6-7.

[6] Cf. Lc 22,24-27.

[7] Cfr. Mt 14,31; 16,8; 17,19; 21,21.

[8] Mt 16,16.

[9] Mt 16,23.

[10] Sf. Ioan Gură de Aur, In
Matthaeum homiliae, 54, 4 (PG 58,
537).

[11] In 11,16.

[12] Ct 8,6.

[13] Cf. Gal 2,9.



[14] Mt 4,19.

[15] 1 Cor 15,8-9.

[16] Rm 13,11-12.

[17] 1 In 2,16.

[18] Mt 5,8.

[19] Dn 2,33.

[20] Rm 7,21-24.

[21] Rm 7,25.

[22] Gn 3,5.

[23] Pr 11,2.

[24] Ps 24,1-2.

[25] Tit 3,5.

[26] Ps 32,5.

[27] Sir 18,12.

[28] Ps 31,10.



[29] Ps 58,11.

[30] Ps 33,8.

[31] Ps 116,2.

[32] Ps 24,7.

[33] Ps 108,21.

[34] Sir 35,26.

[35] Mt 5,7.

[36] Lc 6,36.

[37] Lc 7,11-17.

[38] Ex 22,27.

[39] Evr 4,16.

[40] Sf. Ambrozie, Expositio Evangelii
secundum Lucam, 7 (PL 15, 1540).

[41] Clement Alexandrinul, 
Paedagogus, 3, 1, 1, 5 (PG 8, 556).

[42] Ap 3,20.



[43] Cf. Ps 126,1.

[44] 2 Cor 4,10.

[45] Gaudium cum pace, emendationem
vitae, spatium verae poenitentiae,
gratiam et consolationem Sancti
Spiritus, perseverantiam in bonis
operibus, tribuat nobis omnipotens et
misericors Dominus. Amen (Breviario
Romano, rugăciune pregătitoare
pentru Sfânta Liturghie).

[46] 1 Cor 9,22.

[47] Gn 1,26.

[48] In 14,6.

[49] Mt 5,16.

[50] Lc 21,28.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-

https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/


crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-
advent/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/
https://opusdei.org/ro-ro/article/vocatie-crestina-omilie-a-sf-josemaria-despre-advent/

	Vocație creștină (omilie a Sf. Josemaría despre Advent)

