
opusdei.org

Un motiv
supranatural

Ce înseamnă a sfinți munca? Ne
explică articolul că este vorba
de a-i da un motiv, o rațiune, un
de ce: dragostea de Dumnezeu
și de ceilalți, care are o
influență radicală asupra
activității însăși, determinându-
ne să o facem bine, cu
competență și perfecțiune.

03.02.2015

Spiritul lui Opus Dei primește această
foarte frumoasă realitate ca orice
altă sarcină demnă și nobilă care în



lucrurile umane se poate transforma
într-o sarcină divină (1). Nu mai
numărăm persoanele a căror viață a
schimbat-o descoperind această
doctrină și chiar, uneori, numai
auzindu-se vorbind despre sfințirea
muncii. Bărbați și femei care
muncesc în limitele unui orizont pur
pământesc, în două dimensiuni, și
care se entuziasmează aflând că
munca lor profesională poate primi o
dimensiune transcendentală, relieful
vieții veșnice. De câte ori nu s-a
reînnoit la cei care se apropie de
Lucrare, bucuria acelui personaj din
Evanghelie care găsind o comoară
ascunsă pe un ogor, merge și vinde
tot ce posedă pentru a cumpăra
ogorul! (2)

Duhul Sfânt îi descoperă sfântului
Josemaría această comoară a
Evangheliei, în mod special în anii
vieții lui Isus la Nazaret, ani obscuri,
dar pentru noi, luminoși ca lumina
soarelui (3), pentru că acești ani



ascunși ai vieții Domnului nu sunt
fără semnificație; ei nu sunt nici o
simplă pregătire a anilor ce vor veni,
cei ai vieții sale publice. Din 1928, am
înțeles clar că Dumnezeu dorește ca
toți creștinii să ia ca exemplu viața
Domnului în întregime. Am înțeles în
mod deosebit viața sa ascunsă, viața
sa cu munca zilnică în mijlocul
oamenilor (4).

Datorită iluminării lui Dumnezeu,
fondatorul nostru ne învață în mod
constant că munca profesională este
o realitate care se poate sfinți și
sfințitoare (5). Adevăr simplu și
măreț pe care Magisteriul Bisericii ne
învață mai ales pornind de la
Conciliul Vatican II (6) și-l inserează
mai târziu în Catehism, arătând că 
„munca poate fi un mijloc de sfințenie
și o animare a realităților terestre în
Spiritul lui Cristos" (7).

„Cu o intuiție supranaturală - a
afirmat suveranul pontif - sfântul



Josemaría a predicat neîncetat apelul
universal la sfințenie și apostolat.
Cristos invită pe toată lumea să se
sfințească în viața concretă de
fiecare zi; pentru aceasta munca este
și un mijloc de sfințenie personală și
apostolat când se realizează în
uniune cu Isus Cristos" (8).
Fondatorul Opus Dei a fost
instrumentul dorit de Dumnezeu
pentru a răspândi această doctrină
deschizând perspective imense la
sfințirea personală a unei mulțimi de
creștini și pentru sfințirea societății
umane din interior, adică, pornind
de la însăși țesătura relațiilor
profesionale care o configurează.

Această sămânță va purta fructele pe
care Domnul le așteaptă, dacă noi
facem efortul necesar pentru a
medita asupra ei în prezenţa lui
Dumnezeu și pentru a o pune în
practică cu ajutorul Său, fiindcă
sfințirea muncii nu este numai o
simplă idee, pe care este suficient s-o



explici pentru a fi învățată; este un
ideal care se caută și se cucerește din
dragoste pentru Dumnezeu, purtați
de harul său.

Sensul muncii

Chiar de la începutul Sfintei
Scripturi, în cartea Genezei, ni se
revelează sensul muncii. Dumnezeu,
care a făcut bune toate lucrurile, „a
vrut în mod liber să creeze o lume "în
mers" către desăvârșirea ei finală" (9)
și a creat omul ut operaretur ca să
muncească (10), pentru ca, prin
munca sa, „el să prelungească opera
creației, dominând pământul; astfel se
perfecționează pe el însuși" (11).

Munca - ne învață sfântul Josemaría -
este un mijloc datorită căruia omul
devine participant la creație; prin
urmare, el este nu numai demn,
oricare ar fi el, dar și un instrument
pentru a obține perfecțiunea umană -
pământeană - și perfecțiunea
supranaturală (12).



Ca urmare a păcatului, munca este
însoțită de oboseală și adesea de
durere (13). Dar, asumându-și natura
noastră pentru a ne salva, Isus
Cristos, Domnul nostru a transformat
oboseala și durerea în mijloace de a
ne manifesta dragostea și ascultarea
Voinței divine și de a repara
neascultarea păcatului. Astfel a trăit
Isus timp de treizeci de ani: era fabri
filius (Mt13, 55), fiul tâmplarului. (…)
Era tâmplarul, fiul Mariei (Mc, 3). Și
era Dumnezeu și iată că El realiza
mântuirea genului uman, atrăgând
toate lucrurile către El (In 12, 32)
(14).

Alături de această realitate a muncii
lui Isus Cristos, care ne arată
plenitudinea sensului său, noi
trebuie să considerăm că prin har
supranatural noi am devenit copiii
lui Dumnezeu, nemaifiind decât unul
cu Isus Cristos, un singur corp. Viața
sa supranaturală este viața noastră și
ne-a făcut participanți la sacerdoțiul



său pentru ca noi să fim
comântuitori cu El. Această profundă
unire a creștinului cu Cristos
luminează sensul tuturor
activităților noastre și, în particular
al muncii. În învățăturile Tatălui
nostru, fundamentul sfințirii muncii
este sensul filiației divine, conștiința
că Cristos vrea să se încarneze în
ocupațiile noastre (15).

Toată această viziune creștină a
sensului muncii, se rezumă în
cuvintele următoare ale sfântului
Josemaría: Munca este inevitabilul
companion al vieții omului pe
pământ. Ea este însoțită de efort, de
dezgust, de oboseală, manifestări ale
durerii și ale luptei, care fac parte
din viața noastră și care sunt
semnele realității păcatului și ale
necesității Mântuirii. Dar munca în
sine nu este nici întristare, nici
blestem, nici pedeapsă. Cei care
pretind asta nu au citit bine Sfânta
Scriptură.



(…) Munca - toată munca - este
mărturia demnității omului și a
influenței lui asupra creației. Este o
ocazie de a ne perfecționa
personalitatea. Este o legătură care
ne unește cu celelalte ființe, o sursă
de venituri pentru a asigura
subzistența familiei, un mijloc de a
contribui la ameliorarea societății și
la progresul întregii omeniri.

Pentru un creștin, aceste perspective
se lărgesc și se amplifică, căci munca
îi apare ca o participare la opera
creatoare a lui Dumnezeu (…). Căci,
pentru a fi fost asumată de Cristos,
munca ne apare ca o realitate care a
fost răscumpărată la rândul său. Nu
este numai cadrul vieții omului, dar
și un mijloc și un drum spre
sfințenie, o realitate care sfințește și
pe care o putem sfinți (16).

Să sfințim munca!

O expresie a fondatorului Opus Dei
ne introduce în splendida panoramă



a sfințeniei și a apostolatului în
exercitarea unei munci profesionale:
pentru marea majoritate a
oamenilor, a fi sfânt înseamnă a-și
sfinți munca personală, a se sfinți în
munca lor și a-i sfinți pe ceilalți prin
munca lor (17).

Sunt trei aspecte ale unei realități,
inseparabile și ordonate între ele.
Primul lucru este de a sfinți - a face
sfântă - munca, activitatea de a
munci (18). A sfinți munca înseamnă
a face sfântă această activitate, a face
sfânt actul persoanei care muncește.
Celelalte două aspecte depind de
acesta, pentru că munca sfințită este
de asemenea sfințitoare: ea ne
sfințește pe noi înșine și este un
mijloc de sfințenie pentru ceilalți și
pentru a impregna societatea de
spiritul creștin. Este nevoie, prin
urmare, să ne oprim a considera
primul punct: ce înseamnă a sfinți
munca profesională.



Unul din actele noastre este sfânt
atunci când este un act de dragoste
de Dumnezeu și de ceilalți, pentru
Dumnezeu: un act de dragoste
supranaturală - de caritate - ceea ce
presupune, pe acest pământ, credința
și speranța. Un act de acest fel este
sfânt, deoarece caritatea este o
participare a Carității infinite care
este Duhul Sfânt (19), dragostea
provenind de la Tatăl și de la Fiul,
așa încât un act de caritate face să
participi la Viața supranaturală a
Sfintei Treimi: să participi la sfințirea
lui Dumnezeu. În cazul muncii
profesionale, trebuie să ții cont că
acțiunea de a lucra are ca obiect
realitățile acestei lumi - să cultivi un
ogor, să faci cercetări într-un
domeniu științific, să oferi servicii,
etc. - și că, pentru ca ea să fie
omenește bună și sfințibilă, ea
presupune exercițiul virtuților
umane. În acest sens, nu este destul
să fie sfântă. Munca se sfințește de
fapt când este realizată din dragoste



de Dumnezeu, pentru a-L preamări -
și, în consecință, cum o vrea
Dumnezeu, înfăptuind Voința Sa:
practicând virtuțile creștine rezultate
din caritate, - pentru a o oferi lui
Dumnezeu în unire cu Cristos, dat
fiind că „prin El, cu El și în El, Ție,
Dumnezeule Tatăl atotputernicul, în
unire cu Duhul Sfânt, toată cinstea și
mărirea" (20)

Dă un motiv supranatural activității
tale profesionale obișnuite, și-ți vei
sfinți munca (21). În aceste câteva
cuvinte, sfântul Josemaría ne dă
cheia sfințirii muncii. Activitatea
umană de a munci se sfințește când
ea este realizată pentru un motiv
supranatural. Aspectul decisiv nu
este deci ca rezultatul să fie bun, ci ca
noi să lucrăm din dragoste pentru
Dumnezeu, fiindcă acest lucru îl
caută în noi: Dumnezeu vede inima
(22). Aspectul decisiv este motivul
supranatural, finalitatea ultimă,
dreapta intenție a voinței, realizarea



muncii din dragoste de Dumnezeu și
pentru a-i servi pe ceilalți pentru
Dumnezeu. Munca este astfel înălțată
la rangul harului, este sfințită, devine
opera lui Dumnezeu, operatio Dei,
opus Dei (23).

Calitățile motivului supranatural

Motivul supranatural este sincer,
dacă influențează eficient și radical
modul de a lucra, determinându-ne
să ne realizăm perfect sarcina, după
cum vrea Dumnezeu, în ciuda
limitelor noastre personale. Motivul
supranatural care sfințește munca nu
este ceva simplu adăugat activității
profesionale, ci o dragoste de
Dumnezeu și de ceilalți, care are o
influență radicală asupra activității
însăși, determinând la a o face bine,
cu competență și perfecțiune, pentru
că noi nu-i putem oferi Domnului
ceva care, în limitele bietei noastre
umanități, nu ar fi perfect, fără pată,
cu grijă împlinit, chiar în cele mai



infime amănunte: Dumnezeu nu
acceptă ceea ce este superficial. Voi
nu veți oferi nimic care să nu fie
perfect, ne poruncește Sfânta
Scriptură, căci acest lucru nu vă va
face agreați de Dumnezeu (Lv 22, 20).
De aceea , munca fiecăruia dintre
noi, această sarcină care ne ocupă
zilele și energia, trebuie să fie o
ofrandă demnă de Creator, operatio
Dei, munca lui Dumnezeu și pentru
Dumnezeu: într-un cuvânt, o
activitate bine realizată, ireproșabilă
(24). O „bună intenție" care nu te-ar
împinge să lucrezi bine nu ar
însemna iubire de Dumnezeu. Ar fi o
intenție ineficace și găunoasă, o
slabă dorință, care nu reușește să
treacă de obstacolul lenei sau al
comodității. Adevărata dragoste se
concretizează în muncă.

A pune un motiv supranatural, nu
înseamnă nici a adăuga ceva sfânt în
activitatea de a munci. Pentru a sfinți
munca nu este suficient să te rogi în



timp ce muncești,chiar dacă, - atunci
când este posibil - acesta este un
semn că muncești din dragoste de
Dumnezeu și un motiv de a crește în
această iubire. În plus, pentru a sfinți
munca punând un motiv
supranatural, este indispensabil să
cauți, de o manieră sau alta, prezența
lui Dumnezeu, iar acest lucru se
traduce adesea prin acte de iubire, 
rugăciuni jaculatorii și alte rugăciuni,
uneori cu ocazia unei pauze sau alte
circumstanțe pe care le oferă ritmul
muncii. Pentru aceasta găsim un
ajutor inestimabil în inteligența
umană. Dar merită osteneala să
insistăm să nu ne limităm la aceasta,
pentru că a sfinți munca nu constă
esențialmente în a realiza ceva sfânt
în timp ce lucrăm, ci a face sfântă
munca însăși, punând un motiv
supranatural care să configureze
această activitate și s-o impregneze
atât de profund încât s-o
convertească într-un act de credință,



de caritate, transformând munca în
rugăciune.

O altă consecință importantă din
ceea ce rădăcina sfințirii muncii se
află în motivul supranatural, este că
orice muncă profesională poate fi
sfințită, de la cea mai strălucitoare în
ochii oamenilor până la cea mai
umilă, dat fiind că sfințirea nu
depinde de genul muncii ci de
dragostea de Dumnezeu cu care ea
este făcută. Este suficient să te
gândești la activitatea lui Isus, a
Mariei și a lui Iosif la Nazaret: sarcini
curente, banale, asemenea cu a
celorlalte milioane de persoane, dar
realizate cu cea mai mare dragoste.
„Demnitatea muncii nu depinde atât
de ceea ce se face, cât de cel care o
execută și care, în cazul omului , este
o ființă spirituală, inteligentă și
liberă" (25). Cea mai mare sau mai
mică grupă de muncă depinde de
bunătatea sa ca acțiune spirituală și
liberă, adică de dragostea electivă a



sfârșitului, care este actul propriu al
libertății. Este important deci să nu
uităm că demnitatea muncii se
bazează pe Dragoste. Marele
privilegiu al omului este de a putea
iubi și de a depăși astfel efemerul și
tranzitoriul. Omul poate iubi
celelalte creaturi, să pronunțe un tu
și un eu, care au un sens, iar el îl
poate iubi pe Dumnezeu, care ne
deschide porțile cerului, care ne face
membrii familiei sale și care ne
permite să-I vorbim personal, față în
față.

De aceea omul nu se poate limita la a
face anumite munci, să facă obiecte.
Munca vine din dragoste, manifestă
iubire și se supune iubirii (26).

Dragostea de Dumnezeu face mari
lucrurile mici: amănuntele de ordine,
punctualitate, de serviciu sau de
amabilitate, care contribuie la
perfecțiunea muncii. Faceți totul din
Dragoste. - Astfel nu sunt lucruri



mici: totul este mare. - Să perseverezi
prin Dragoste în lucrurile mici,
înseamnă eroism (27). Cine înțelege
că valoarea sfințitoare a muncii
depinde esențial de dragostea lui
Dumnezeu cu care el este făcut, și nu
de relieful său social sau uman,
apreciază mult lucrurile mici, în mod
special pe cele care trec neobservate
în ochii celorlalți, pentru că
Dumnezeu singur le vede. Vă fac o
recomandare: nu pierdeți niciodată
dreapta intenție. Cu mulți ani în
urmă, vizitam des, însoțit de unii din
frații voștri catedrala din Burgos;
urcați până în vârful unuia din
turnuri, contemplam întreaga
muchie din tablă a nobilului edificiu,
care - cum este specific în bisericile
gotice - este ornată de o multitudine
de reliefuri și statui, ca o dantelă din
piatră. Acestea sunt lucruri nu doar
schițate, ci terminate până la ultimul
detaliu, chiar dacă de jos abia le
zărești. După ce le-am spus-o celor
care mă însoțeau, făceam mereu



acest comentariu: cei care au realizat
aceste lucruri, dacă trăiau în zilele
noastre, ar fi putut face parte din
Opus Dei, pentru că ei au muncit cu
fața la Dumnezeu și nu cu fața la
oameni (28).

Din contră, să muncești pentru
motive egoiste, ca dorința de
autoafirmare, să strălucești sau să-ți
realizezi pe deasupra toate proiectele
proprii sau gusturile personale, sau
ambiția prestigiului prin vanitate,
sau a puterii sau a banului ca scop
suprem, toate acestea împiedică
radical sfințirea muncii, pentru că
este ca o ofrandă oferită amorului
propriu. Aceste motive se prezintă
rar în stare pură, dar pot coexista cu
intenții nobile, chiar supranaturale,
rămânând latent noroiul - poate timp
îndelungat - ca pe fundul unei ape
pure. Ar fi o imprudență să le ignori,
pentru că, în orice moment - poate cu
ocazia unei dificultăți, a unei
umilințe sau a unui eșec profesional,



noroiul se poate înmuia și ne poate
tulbura întreaga conduită. Trebuie să
decelezi aceste motive egoiste, să le
recunoști foarte sincer și să le
combați purificând intenția prin
rugăciune, sacrificiu, umilință,
serviciu generos față de aproapele,
grija lucrurilor mărunte… Pentru ca
toți, tinerii și cei mai în vârstă, să
considere frecvent intenția cu care
își realizează munca, luând în
considerare ceea ce manifestă lipsa
dreptei intenții: a acționa pentru
motive umane, a nu te îngriji de
micile detalii, a neglija viața de
familie ori sarcinile apostolice, a nu-
ți valorifica munca profesională -
prestigioasă sau nu - pentru a realiza
o profundă acțiune apostolică (29).

Să ne întoarcem mereu privirea spre
munca lui Isus în timpul anilor vieții
sale ascunse, pentru a învăța să ne
sfințim sarcinile. Doamne dă-ne
harul Tău. Deschide-ne ușa
atelierului din Nazaret ca să învățăm



să te contemplăm, pe Tine și pe
Sfânta Ta Mamă Maria, cu sfântul
Iosif, Patriarhul, pe care îl iubesc și îl
venerez mult, toți trei dedicați unei
vieți de muncă sfântă. Bietele
noastre inimi ar fi emoționate. Te
vom căuta mereu și te vom găsi în
munca noastră zilnică, pe care o vom
transforma, după dorința Ta, în
opera lui Dumnezeu, în opera Iubirii
(30).

F.J. López Díaz

[1]. Sfântul Josemaría, Mientras nos
hablaba en el camino, p. 317.

[2]. Cf. Mt 13, 44.

[3]. Sfântul Josemaría, Es Cristo que
pasa, 14.

[4]. Ibid., 20.

[5]. Sfântul Josemaría, Scrisoare 15
octombrie 1948, 4.



[6]. Cf. Conciliul Vatican II, Const.
dogm. Lumen gentium, 31-36; Const.
pastorala. Gaudium et spes, 33-39 ;
Decret Apostolicam actuositatem, 1-3,
7.

[7]. Catehismul Bisericii Catolice,
2427.

[8]. Ioan Paul al II-lea, Omilii, 17 mai
1992. Cf. și altor texte: Discurs, 19
martie 1979 ; Discurs, 12 ianuarie
2002, 2.

[9]. Catehismul Bisericii Catolice, 310.

[10]. Gn 2, 15. Cf. Gn 1, 28.

[11]. Cf. Catehismul Bisericii Catolice,
2427. Conciliul Vatican II, Const.
Pastorală Gaudium et spes, 34-35.

[12]. Sf. Josemaría, Scrisoare, 31 mai
1954, n° 17.

[13]. Cf. Gn 3, 18-19



[14]. Sf. Josemaría, Es Cristo que
pasa, 14.

[15]. Ibid., 174.

[16]. Ibid., 47.

[17]. Sf. Josemaría, Conversaciones,
55. Cf. Es Cristo que pasa, 45;
Prietenii lui Dumnezeu, 120.

[18]. Cf. Ioan Paul al II-lea, Scrisoare
apostolică. Laborem exercens, 14
septembrie 1981, 6.

[19]. Sfântul Thomas, S. Th., II-II, q.
24, a. 7 c.

[20]. Misal Roman, Canonul Liturgic.

[21]. Drum, 359.

[22]. 1 S 16, 7.

[23]. Sf. Josemaría, Conversaciones,
10.



[24]. Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, 55.

[25]. Ioan Paul al II-lea, Discursuri, 3
iulie 1986, 3.

[26]. Es Cristo que pasa, 48.

[27]. Drum, 813.

[28]. Sfântul Josemaría, Scrisoare 15
octombrie 1948, 18.

[29]. Ibid., 19.

[30]. Sf. Josemaría, Prietenii lui
Dumnezeu, 72.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/un-

motiv-supranatural/ (17.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/un-motiv-supranatural/
https://opusdei.org/ro-ro/article/un-motiv-supranatural/

	Un motiv supranatural

