
opusdei.org

Trăind pentru alții

„Pentru creștini, prietenia
atinge, prin harul divin, un
nivel nou și devine un mod de a
comunica celorlalți viața lui
Cristos”. Un articol despre
strânsa legătură dintre
prietenie, caritate și apostolat.

20.09.2010

În timpul celei mai recente Zi
Mondiale a Tineretului, Papa
Benedict XVI își aducea aminte de
moștenirea pe care am primit-o de la
generațiile anterioare, încurajându-și
ascultătorii să construiască, prin



viețile lor creștine puternice, o
societate și o lume mai umane. [1]

Fiecare generație ar trebui să ia în
calcul ce va lăsa celor următoare: ce
trebuie să facem și cum anume așa
încât lumea de mâine să fie mai bună
decât cea de astăzi. „Credința ne
învață că în Isus Cristos, Cuvântul
devenit Trup, ajungem să înțelegem
măreția propriei umanități, misterul
vieții noastre pe pământ și destinul
sublim care ne așteaptă în Rai (cf. 
Gaudium et Spes, 24). Credința ne mai
învață și că suntem creațiile
Domnului, făcute după chipul și
asemănarea Sa, înzestrate cu o
inviolabilă demnitate și chemate la
viața veșnică.” [2] Mesajul creștin ne
permite să recunoaștem adevărata
demnitate a omenirii și ne dă
mijloacele de a ne comporta în
armonie cu adevărul.

Societatea are nevoie de spiritul de
evanghelizare al Bisericii, care ne



transmite învățăturile mereu
relevante ale lui Cristos. Iar Domnul
nostru, așa cum a făcut limpede prin
viața Sa, dorește ca noi creștinii să
fim preocupați de oamenii din jurul
nostru și să servim societatea. Acesta
este secretul bucuriei creștine: a fi
purtătorul mesajului lui Isus.

Apostolatul, o manifestare a
carități

Apostolatul provine din
conștientizarea misiunii de caritate
la care ne cheamă Dumnezeu.
Creștinii sunt martorii, în fața
celorlalți, carității lui Cristos și unirii
dintre ei. De aceea, apostolatul nu
poate deveni vreodată o simplă
tactică sau strategie de a aduce
suflete la Dumnezeu; nici nu constă
dintr-o serie de îndatoriri, pentru că
se formează simplu, din dragoste.
Suntem conștienți că eficiența sa
provine întotdeauna de la



Dumnezeu, cu toate că El se folosește
de caracterul fiecăruia.

Caritatea și apostolatul merg mână în
mână; de fapt, am putea spune că
sunt inseparabile, deoarece caritatea
duce la inventivitate în a descoperi
cum ne putem îmbunătăți slujirea
celorlalți. Mesajul primit de Sf.
Josemaria subliniază și relația dintre
caritate și apostolat, arătând că
ambele – o caritate care este
apostolică și un apostolat făcut din
dragoste – se identifică cu prietenia:
„caritatea necesită să trăim…
prietenie.” [3].

„Într-un creștin, într-un copil al
Domnului, prietenia și caritatea sunt
unul și același lucru. Sunt o lumină
divină care răspândește căldură.” [4]
Virtutea carității ne permite să
înțelegem realitatea ascunsă a
vecinului nostru. Cu ajutorul harului
divin, noi creștinii descoperim în
fiecare persoană un copil al lui



Dumnezeu, un frate sau o soră în
Cristos; Îl descoperim pe Însuși
Dumnezeu, care ne oferă imaginea
Sa într-o ființă umană, astfel încât să
o tratăm cu respectul și onoarea care
I se cuvin. Apostolatul, care țintește a
fi același lucru ca prietenia, este
simplu „venerarea – insist –a
imaginii Domnului care se găsește în
fiecare ființă umană, și a face tot ce
ne stă în putință pentru a-i face să
contempleze și ei acea imagine, astfel
încât să învețe să se întoarcă la
Cristos.” [5].

Adevărata caritate nu este același
lucru cu cordialitatea; merge mult
mai departe decât relațiile familiale
sau prieteniile bazate pe interese
comune sau distracție; nu este doar
compasiunea pe care o simțim față
de cei care sunt singuri sau suferă
într-un fel. Măsura sa este dragostea
despre care a vorbit Cristos în „noua
poruncă”, dragostea lui Dumnezeu
Însuși, dragostea pe care am avut-o și



o voi avea întotdeauna pentru voi,
doarece sursa sa este viața interioară
a Sfintei Treimi. Este o dragoste care
nu dispare în fața lacunelor fizice
sau personale, o dorință de „a fi cu
copii omului” care nu poate fi
împiedicată de păcat sau respingere
sau Cruce. Virtutea carității este
dragostea pe care Dumnezeu Însuși o
inspiră în inimile creștinilor pentru a
duce la un nivel supranatural toată
dragostea, dorințele și aspirațiile
oamenilor.

Cel ce nu iubește nu L-a cunoscut pe
Dumnezeu, pentru că Dumnezeu este
dragoste. [6]. Am putea parafraza
cuvintele Sf. Ioan și adăuga că cei
care nu iubesc nici nu își cunosc
vecinul, deoarece nu pot recunoaște
imaginea divină într-o altă ființă
umană. O lipsă de caritate poate
afecta intelectul oamenilor și alte
facultăți într-o asemenea măsură
încât devin insensibili la cererile
Domnului și incapabili să arate



recunoștința potrivită unei alte
persoane. Mai rău, face imposibil lui
Dumnezeu însuși să îi recunoască pe
asemenea oameni drept copiii Săi:
este ca și cum Dumnezeu a fost
împiedicat să ajungă la sufletele
celor care s-au separat pe ei înșiși de
grația divină.

Importanța fiecărei persoane

Caritatea în cel mai profund sens al
cuvântului se manifestă atunci când
ne punem la dispoziție în serviciul
altora, când recunoaștem că vocația
creștină constă din a ne transforma
într-un dar pentru ceilalți, altfel încât
mulți dintre aceștia să îl întâlnească
pe Cristos.

Acesta este exemplul dat de însuși
Isus și amintit de martorii vieții Sale
pe pământ. Se bucura de fericirea
prietenilor Săi, [7] și suferea datorită
nefericirilor lor. [8] Întotdeauna Își
făcea timp pentru alții. Și-a depășit
oboseala pentru a vorbi cu femeia



samariteancă; [9] s-a oprit din
drumul Său pentru a ajuta o femei
care suferea de hemoragie; [10] și, în
timpul propriei suferințe pe cruce, a
vorbit cu hoțul bun și i-a deschis
acestuia porțile Raiului. [11] Iar
dragostea Sa se preocupa de
probleme reale: vedem asta în grija
Sa de a găsi hrană pentru cei care Îl
urmau și în felul în care a îndeplinit
acea nevoie materială; [12] este
îngrijorat cu privire la nevoia de
odihnă a discipolilor Săi și îi duce
într-un loc liniștit pentru a petrece
mai mult timp împreună. [13] Am
putea cita multe alte exemple care
arată importanța pe care o dă
Dumnezeu fiecăruia dintre noi.

Adevărata dovadă a unei prietenii
este a-l pune pe celălalt pe primul loc
și de a-i oferi timpul și atenția
noastră. Aceasta a fost cheia pe care
Sf. Josemaria ne-a dat-o pentru a-L
arăta celorlalți pe Cristos. Iar Isus a
predat-o cu viața Sa – El întotdeauna



avea timp să se devoteze fiecăruia și
să petreacă timp cu toți. Caritatea în
adevăratul său sens este atunci când
viața unei alte persoane devine,
pentru mine, o prioritate. Oamenii
care au întâlnit un creștin autentic
au nevoie să descopere dragostea
divină atunci când văd cum sunt
tratați, cum sunt priviți, cum sunt
ascultați, cum li se iau în considerare
virtuțile și cum li se oferă șansa de a
deveni o parte din această aventură
supranaturală.

Cum să oferim sufletelor un ajutor
real prin această îndrumare
spirituală (deși poate nu este folosit
acest termen) ca parte a
apostolatului nostru? „Meditează
asupra acestei idei: cele mai
puternice și eficiente instrumente
pot, dacă nu sunt folosite corect, să se
știrbească, să se uzeze, și să devină
nefolositoare.” [14]



În termeni pozitivi, este o chestiune
de a încerca ajutorarea fiecărei
persoane să își recunoască talentele
date de Dumnezeu și să afle
modurile în care le poate pune la
dispoziția celorlalți. Trebuie să le
încurajăm inițiativele, așa cum a
făcut Isus cu apostolii, pregătindu-i
unul câte unul, încercând să scoată la
lumină ce avea fiecare mai bun.
Încercăm să le aflăm situația, familia
și responsabilitățile profesionale și să
ne punem în locul lor. Împărțim cu ei
grijile și provocările societății de
astăzi, iar misiunea Bisericii și a
Muncii, într-o lume care, chiar fără
să o știe, caută cu disperare sare și
lumină. Și, întotdeauna, asezonați
totul cu sarea carității. Caritatea este
răbdătoare, este blândă; caritatea nu
invidiază, nu este ambițioasă, nu se
caută pe sine, nu este provocată; nu
are gânduri rele, nu se bucură de
ticăloșii, ci de adevăr; rabdă toate
lucrurile, crede toate lucrurile, speră
toate lucrurile, îndură toate lucrurile.



[15] Caritatea este întodeauna gata să
caute ce este mai bun în fiecare,
pentru care este nevoie de o inimă
mare și generoasă, de a învăța să se
treacă peste defectele celorlalți ca și
peste ale noastre, ridicându-se
deasupra propriei iritări, proaste
dispoziții și răspunsuri nepoliticoase.
Oamenii caritabili sunt răbdători și
au un spirit curajos: știu cum să
aștepte, cum să nu-i umilească
niciodată pe alții, cum să suporte
totul în numele dragostei; nu se
plâng, nu se bucură de tristețile sau
problemele altora și nu doresc să
iasă în evidență. Ei sunt întotdeauna
gata să ofere un cuvânt prietenos de
înțelegere și pace.

Valoarea prietenie

Sf. Josemaria a fost un exemplu
despre cum să le fim prieteni
prietenilor noștri. Un prieten este,
scriu autorii clasici, un alt sine –
cineva care ne ajută în a ne face



viețile mai tolerabile, care ne este
alături la necazuri și care ne
împărtășește bucuriile și tristețile.
Un prieten este cineva căruia îi
putem face confidențe deoarece
avem încredere în el. Sf. Josemaria
obișnuia să spună că avem nevoie
„să putem să ne sprijinim unii pe
alții, astfel încât să mergem așa pe
drumul vieții, să ne facem aspirațiile
să dea roade, să depășim dificultățile,
și să beneficiem de rezultatele
eforturilor noastre.” [16]

Prietenia este ceva ușor de observat;
este aproape o realitate tangibilă:
putem simți când anume avem o
conexiune cu un prieten, că există o
afinitate între noi, că ne bucurăm de
compania celuilalt. Pentru creștini,
prietenia este ridicată prin harul
divin la un nou nivel și devine un
mod de a comunica celorlalți viața
lui Cristos. Astfel, prietenia este
transformată într-un adevărat dar de
la Dumnezeu, inseparabil de caritate.



Toti trebuie să ne dezvoltăm
aprecierea pentru valoarea
prieteniei și să ne creștem cercul
cunoștințelor. Ca creștini, trebuie să
stabilim un dialog pozitiv cu o mare
varietate de oameni și să nu
permitem niciodată opiniilor proprii
să rezulte în discriminare injustă,
sau ca atitudinile sau cuvintele
noastre să-i ofenseze pe cei care au
un alt punct de vedere. Pentru a
reuși acestea, trebuie să fim dispuși
să-i ascultăm pe ceilalți și să
încercăm să le înțelegem motivele
pentru care spun ceea ce spun; altfel,
nu ar exista un dialog real, deoarece
oamenii vor realiza rapid că nu
suntem într-adevăr interesați în ceea
ce spun. Trebuie să învățăm să
vedem lucrurile și din punctul de
vedere al altora.

Aceasta nu înseamnă că trebuie să
cedăm în lucruri care nu depind de
noi – deoarece îi aparțin lui
Dumnezeu – sau să ascundem sau să



distorsionăm învățăturile lui Cristos
din teama de a nu răni pe cineva. O
asemenea atitudine ar fi echivalentul
inducerii în eroare a cuiva iubit,
închizându-i calea către unicul
adevăr care poate satisface complet
dorința inimii umane și de a-i
vindeca neliniștea. Mai degrabă,
caritatea lui Cristos ne întărește
propriul punct de vedere, dând, în
același timp, pace inimii noastre și
blândețe modului nostru de
exprimare. Prin urmare, vom face
mai atractiv pentru alții mesajul
divin de speranță și salvare: când
dăm sfaturi, când corectăm
atitudinea cuiva, afecțiunea pentru
prietenii noștri ne va face să folosim
cuvinte care nu le provoacă durere
sau implică o judecată. Cuvintele ne
vor fi percepute drept ceea ce sunt: o
dorință sinceră de a-i vedea fericiți.

Atunci trăim adevărul profund al
cuvintelor Sf. Ignațiu din Antiohia:



„creștinismul nu este o muncă de
convingere, ci de măreție.” [17]

Măreția care este caritatea lui
Cristos, deoarece, cu grația lui
Dumnezeu, oamenii vor fi atrași de
Dumnezeu nu atât prin argumente,
cât prin ceea ce văd în noi. „Fiecare
generație de creștini trebuie să-și
răscumpere și sanctifice propria eră.
Pentru asta, trebuie să înțeleagă și să
trăiască dorințele altor oameni –
egalii săi – pentru a le putea face
cunoscut, cu darul exprimării, cum
pot corespunde acțiunii Duhului
Sfânt, acelui râu etern de comori
bogate care se revarsă din inima
Domnului. Noi, creștinii, suntem
chemați să anunțăm, în propria eră,
lumii acesteia în care aparținem și în
care trăim, mesajul – vechi și, în
același timp, nou – al Scripturii.” [18]

-------------------

[1] Cf. Benedict XVI, Adresă Tinerilor,
17 iulie 2008; Omilie, 19 iulie 2008.



[2] Benedicto XVI, Omilie, 19 iulie
2008.

[3] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Conversații, nr. 62.

[4] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Forja, nr. 565.

[5] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Prietenii lui Dumnezeu, nr.
226.

[6] 1 Jn 4, 8.

[7] Cfr. Lc 10, 21.

[8] Cfr. Jn 11, 35.

[9] Cfr. Jn 4, 6 ss.

[10] Cfr. Mc 5, 30-32.

[11] Cfr. Lc 23, 42-43.

[12] Cfr. Mt 14, 15-16.

[13] Cfr. Mc 6, 31.

https://www.ro.josemariaescriva.info
https://www.ro.josemariaescriva.info
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/


[14] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Brăzda, nr. 391.

[15] 1 Co 13, 4-7.

[16] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Scrisoare către credincioșii
Prelaturii, octombrie 1965.

[17] Sf. Ignațiu de Antiohia, 
Scrisoarea către romani, 3, 3.

[18] Sfântul Josemaría Escrivá de
Balaguer, Când Cristos trece, n. 132.

J.M. Martín y C. Cavazzoli

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/traind-

pentru-altii/ (20.01.2026)

https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://www.ro.josemariaescriva.info/
https://opusdei.org/ro-ro/article/traind-pentru-altii/
https://opusdei.org/ro-ro/article/traind-pentru-altii/

	Trăind pentru alții

