
opusdei.org

Tema a 9-a: Omul
creat de Dumnezeu
ca bărbat și femeie

Ființa umană este o persoană
pentru că este om. Egalitatea
persoanelor trebuie să se
exprime în respectul față de
celălalt și față de colectivități.
Discriminarea, rasismul sau
xenofobia sunt nedrepte.
Căsătoria este „conjugalitate”,
este o legătură de „coposesie”.
Biserica cere ca persoanele cu
tendințe homosexuale să fie
primite cu respect, compasiune
și blândețe.



07.07.2024

Sumario

• Demnitatea umană, rasismul,
xenofobia și discriminarea

• Dimensiunea antropologică a
sexualității

• Bibliografie

Numai Dumnezeu este plinătate,
numai El este prin El însuși. Toate
ființele create Îi dau slavă lui
Dumnezeu prin existența lor și Îl
reflectă în armonia și frumusețea lor
de ansamblu. Muntele Kilimanjaro și
stepele Siberiei, fluviul Amazon și
Oceanul Indian, recifele de corali din
Australia și imensitatea cosmosului îi
dau slavă lui Dumnezeu. Ființele vii



de altfel, prin însuși faptul vieții lor,
îi dau slavă lui Dumnezeu: mișcarea
lor, dezvoltarea lor, înclinația lor
necesară spre perfecțiunea care li se
cuvine: de la cele mai simple forme
de viață până la cele mai complexe.

Ființa umană, însă, nu este doar una
în plus pe scara creației: „Dintre
toate creaturile văzute, numai omul
este «capabil să-l cunoască și să-l
iubească pe Creatorul său» (Gaudium
et Spes, 12, 3); el este «singura
făptură de pe pământ pe care
Dumnezeu a voit-o pentru ea
însăși» (Gaudium et Spes, nr. 24,
3)” (Catehismul, nr. 356). Diferența
care marchează puterea de a fi
originea acțiunilor noastre este o
diferență radicală: esențială și nu
doar de grad.

Structura ființei umane presupune o
compoziție de materie și spirit care
formează unul și același subiect.
Astfel, ființa umană nu este o



„juxtapunere a două elemente
opuse”, ci unirea a două co-principii
într-o singură substanță, astfel încât
„Trupul omului este părtaș la
demnitatea de «chip al lui
Dumnezeu»: este trup omenesc
tocmai pentru că este însuflețit de
sufletul spiritual; persoana umană în
întregimea ei este menită să devină ─
prin Trupul lui Cristos ─ Templul
Duhului Sfânt (cf. 1Cor 6,19-20;
15,44-45)” (Catehismul, nr. 364).

Această realitate ontologică ─ a
naturii noastre ─ face posibilă
capacitatea ființei umane de a
cunoaște și de a iubi: astfel, putem
stăpâni cosmosul, să fim conștienți
de noi înșine, să percepem că și
ceilalți sunt un „eu” unic, să îl
descoperim și să ne raportăm la
Dumnezeu și să îl iubim alegându-l
ca scop al nostru, și să ne orientăm
viața pentru a-i da slavă prin
împlinirea voinței sale.



Astfel, „Dumnezeu a creat totul
pentru om (cf. Gaudium et Spes, 12, 1;
24, 3; 39, 1), însă omul a fost creat ca
să-l slujească și să-l iubească pe
Dumnezeu și ca să-i ofere întreaga
creație” [1] (Catehismul, nr, 358). Pe
scurt, omul a fost creat de Dumnezeu
ca trup și spirit pentru a-i da slavă,
orânduind pentru El, prin iubire,
toate realitățile materiale și
spirituale.

Demnitatea umană, rasismul,
xenofobia și discriminarea

„Deoarece este făcut după chipul lui
Dumnezeu, individul uman are
demnitate de persoană: el nu este
doar ceva, ci cineva” (Catehismul, nr.
357). De aceea, relația ființei umane
cu cosmosul, cu celelalte persoane și
cu Dumnezeu este cu totul specială,
diferită de toate celelalte creaturi
vizibile: cu unicitatea unui subiect
unic și capabil să iubească liber. În
acest fel se înțelege că numai scopul



pentru care a fost creat ─ iubirea lui
Dumnezeu și a celorlalți ─ dă seama
de măreția ființei sale și constituie
„rațiunea fundamentală a demnității
sale” (Catehism, nr. 356).

La rândul său, această demnitate
intrinsecă a persoanei umane este
fundamentul pe care se sprijină
egalitatea radicală a tuturor: în ființa
lor și în libertatea lor de a acționa.
„Respectul față de persoana umană
implică respectul față de drepturile
care derivă din demnitatea sa de
creatură” (Catehism, nr. 1930) [2].

Într-adevăr, calitatea de a fi o
persoană, de a fi cineva, este comună
oricărei ființe umane. Așa cum este
comună și originea sa, scopul său și
mijloacele pe care le are la dispoziție
pentru a-l atinge. Pe de altă parte,
calitățile sale individuale sau sociale,
cultura sa, vârsta sa, starea sa de
sănătate etc. nu pot schimba nici
calitatea sa de persoană, nici



demnitatea pe care aceasta o implică:
a fi un embrion uman, un copil,
tânăr sau bătrân; a avea mai multă
sau mai puțină educație, avere, un
anumit statut social; a fi sănătos sau
bolnav; a trăi într-un loc sau altul sau
într-o perioadă istorică sau alta...
oricare dintre aceste circumstanțe
pot fi prezente într-un anumit
subiect, dar nu-i modifică condiția de
ființă personală [3]. Ființa umană este
o persoană pentru că este umană.

Mai mult, ființa umană este un
subiect esențialmente relațional,
deoarece întreaga structură a ființei
sale a fost „proiectată” pentru iubire,
iar iubirea presupune o înclinație
spre o relație activă de liant cu
Dumnezeu și cu alte ființe personale.
Această realitate constituie o bază
suplimentară pentru egalitatea
persoanei, care trebuie să se exprime
în respectul față de individ și în
respectul față de colectivitate.



Pe de altă parte, discriminarea este
definită ca „selectare prin
excludere”, sau, de asemenea, ca
tratament inegal al unei persoane
sau al unui grup pe motive de rasă,
religie, politică, sex, vârstă, condiție
fizică sau psihică etc. Cu alte cuvinte,
este un tratament inegal, inechitabil,
nu pur și simplu „diferențiat” [4]. A
trata diferit ceea ce este în sine egal
este la fel de nedrept ca și tratarea
egală a unor realități diferite.
Discriminarea, în sensul său general
negativ, nu este niciodată justificată.

Rasismul este o formă de exaltare a
unui anumit grup etnic (un fel de
idolatrie [5]) care atribuie calități
superioare și drepturi exclusive unei
anumite rase și consideră celelalte
rase ca fiind esențial inferioare, mai
puțin demne și excluse de la anumite
drepturi. De asemenea, poate lua
doar forma negativă, adică
excluderea respectului și a
drepturilor datorate oricărei



persoane și unui întreg grup de
oameni (de exemplu, antisemitismul,
disprețul față de țigani etc.; pe scurt,
considerarea oricărei rase ca fiind
inferioară).

Xenofobia este „ura, dezgustul sau
ostilitatea față de străini”. Este, de
asemenea, o viziune negativă și de
excludere (a aprecierii demnității
cuvenite și, dacă este cazul, a
recunoașterii drepturilor
fundamentale). Este deosebit de
gravă atunci când este îndreptată
împotriva celor mai slabi, cum ar fi
imigranții sau refugiații.

Orice discriminare care elimină sau
limitează respectul față de viață este,
de asemenea, nedreaptă: de
exemplu, prin revendicarea
dreptului de a decide ce viață merită
să fie trăită și care nu, sau prin
impunerea unor cerințe asupra unei
persoane în plus față de simplul fapt
de a fi o persoană (în ceea ce privește



handicapul fizic sau mental, vârsta
sau starea de sănătate etc.). La fel de
nedreaptă este și discriminarea care
impune îndatoriri sau diminuează
drepturi pe baza oricărei diferențe
accidentale: „Orice formă de
discriminare a drepturilor
fundamentale ale persoanei, fie ea
socială sau culturală, pe motive de
sex, rasă, culoare, statut social, limbă
sau religie, trebuie depășită și
eliminată ca fiind contrară planului
divin” (Gaudium et Spes, 29, 2) [6].

Dimensiunea antropologică a
sexualității

„Bărbatul și femeia sunt creați, adică 
voiți de Dumnezeu: într-o perfectă
egalitate ca persoane umane, pe de o
parte, iar pe de altă parte, în ființa
lor de bărbat și, respectiv, de femeie.
«A fi bărbat» sau «a fi femeie» este o
realitate bună și voită de Dumnezeu
(...). Bărbatul și femeia sunt, cu o
identică demnitate, „după chipul lui



Dumnezeu”. În «faptul de a fi
bărbat» și în «faptul de a fi femeie»,
ei reflectă înțelepciunea și bunătatea
Creatorului” (Catehism, nr. 369) [7].

Persoana are o „dimensiune
sexuată”, care o cuprinde și o
modelează în întregime: persoana
„este” femeie sau „este” bărbat în
toate aspectele vieții sale: biologice,
psihologice și spirituale [8]. Egalitatea
radicală rezidă tocmai în faptul de „a
fi o persoană umană”: diferența
constă în „modul” de a fi o persoană
umană. Femeia și bărbatul sunt
„prezentări diferite” ale aceleiași și
unice realități personale, care
vizează o anumită comuniune [9].

Afirmarea heterosexualității se
bazează pe acceptarea diferenței
naturale dintre persoanele feminine
și masculine: proclamă egalitatea ca
persoane și, în același timp,
recunoaște diferența în modul de a fi
persoană. Și, în plus, susține că



această bază de egalitate și diferență
face posibilă o relație intersubiectivă
particulară, în care fiecare dăruiește
și primește: de aici rezultă o
îmbogățire complementară și
posibilitatea de a constitui un
principiu comun de generație.
Înclinația naturală dintre bărbat și
femeie, fiind persoane umane, duce
la un tip specific de iubire, iubirea
conjugală, care presupune dăruirea
și acceptarea celuilalt tocmai în ceea
ce este diferit. Căsătoria nu este doar
o formă de conviețuire sexuală
legitimată, ci „conjugalitate” [10], adică
o legătură de „coposesie” a fiecăruia
asupra celuilalt ca bărbat și femeie,
ca soț și soție, ca potențial mamă și
tată [11]. Această uniune, exclusivă și
permanentă, este la rândul ei
necesară pentru demnitatea copiilor
care pot veni, pentru îngrijirea și
educația lor.

În mod evident, tratamentul inegal al
femeilor sau al bărbaților, pe baza



statutului lor ca atare, încalcă
demnitatea persoanei. Diferențierea
pozitivă a femeilor (sau, după caz, a
bărbaților) este legală și legitimă
atunci când este menită să abordeze
o situație specifică sau să remedieze
o situație nedreaptă sau o inegalitate
într-o anumită circumstanță socială.
Și este legitimă pentru că este o
încercare de a echilibra un
dezechilibru nedrept anterior.

Studiile privind diferențele de gen și
tratamentul acestora au avansat
cantitativ și calitativ și au oferit
considerații interesante. Există
anumite derivări ale teoriei genului
care indică o ruptură radicală între
realitatea naturii și comportamentul
în ceea ce privește diferențierea
sexuală. Acestea susțin că sexul, ca
atare, nu există, ci a fost o creație
culturală. Bineînțeles, din această
perspectivă, nu este necesar să se ia
în considerare egalitatea între femei
și bărbați, deoarece diferența [sexul]



nu există ca atare: există pur și
simplu trăsături biologice, dar
acestea fac parte din neutralitatea
naturală a corpului uman și trebuie
să fie în slujba libertății fiecărui
individ: orice altceva ar fi
discriminare și artificiu. Prin
urmare, prima înstrăinare la nivel
personal, susțin ei, este acceptarea
„diferenței reale” dintre femei și
bărbați, din care derivă ca și
consecințe necesare impunerea
căsătoriei heterosexuale și a familiei
monogame. Abolirea acestei alienări
ar trebui să elimine, de asemenea,
legătura dintre uniunea dintre femei
și bărbați și procreare, maternitatea
însăși (care pedepsește femeile) și
relațiile care provin de la origine:
rudenia.

Conform acestei concepții,
caracteristicile corpului sunt la libera
dispoziție a ceea ce dorește fiecare
persoană și, prin urmare, sunt
modificabile în orice moment. Eu



sunt ceea ce decid să fiu în funcție de
dorința mea: nu există alte variabile.
Pot să am un corp cu caracteristici
masculine și să mă simt femeie,
homosexual sau bisexual; pot să
vreau să fiu transsexual etc. Toate
posibilitățile propriei voințe sunt
deschise și la fel de legitime: pentru
că nu există o realitate obiectivă care
să le limiteze. Toate acestea sunt în
contrast cu învățătura Bisericii cu
privire la însăși structura ființei
umane: unitatea dintre materie și
spirit, sensul corporalității sexuate,
complementaritatea dintre bărbat și
femeie, libertatea, angajamentul,
iubirea conjugală, realitatea uniunii
conjugale și a familiei etc.

Homosexualitatea (masculină sau
feminină) reprezintă o atracție
exclusivă sau predominantă față de
persoanele de același sex. Ea poate fi
rodul mai multor variabile, inclusiv
al caracteristicilor psihologice ale
persoanei și al biografiei sale [12].



„Tradiția [a Bisericii] a declarat
întotdeauna că «actele homosexuale
sunt intrinsec
dezordonate» (CDF,Persoana umană,
nr. 8). «Ele închid actul sexual la
darul vieții» (CDF, Persoana umană,
nr. 8)” (Catehism, nr. 2357).

„Un număr deloc neglijabil de
bărbați și de femei prezintă tendințe
homosexuale profund înrădăcinate.
Această înclinație, obiectiv
dezordonată, constituie pentru cea
mai mare parte dintre ei o încercare.
Trebuie să fie priviți cu respect,
compasiune și delicatețe. Se va evita
orice semn de discriminare
nedreaptă fată de ei. Aceste persoane
sunt chemate să realizeze voința lui
Dumnezeu în viața lor și, dacă sunt
creștine, să unească greutățile pe
care le întâmpină datorită condiției
lor cu jertfa Crucii
Domnului” (Catehism, nr. 2358).



Exortația apostolică Amoris laetitia
subliniază iubirea necondiționată a
lui Cristos pentru toți oamenii fără
excepție și reiterează că „fiecare
persoană, independent de propria
orientare sexuală, trebuie respectată
în demnitatea sa și primită cu
respect, cu grija de a evita «orice
etichetă de discriminare
nedreaptă» (Catehism, nr. 2358; cf.
Raport final, 2015, nr. 76) îndeosebi
orice formă de agresiune și
violență” (Amoris Laetitia, nr. 250).
În plus, se cere, în mod special
familiilor, ca acestea „să asigure o
însoțire respectuoasă, astfel încât cei
care manifestă o tendință
homosexuală să poată conta pe
ajutorul de care au nevoie pentru a
înțelege și a realiza pe deplin voința
lui Dumnezeu în viața lor” (cf. 
Catehism, nr. 277).

Mai mult, Biserica amintește că
„persoanele homosexuale sunt
chemate la curăție. Prin virtuțile



stăpânirii de sine, educatoare ale
libertății interioare, uneori cu
sprijinul unei prietenii dezinteresate,
prin rugăciune și harul sacramental,
ele pot și trebuie să se apropie,
treptat și cu hotărâre, de
perfecțiunea creștină” (Catehism, nr.
2359). Cu alte cuvinte, chemarea la
castitate la care sunt invitați toți
creștinii îi atinge și pe ei.

În ceea ce privește pretinsa
echivalare a uniunilor homosexuale
cu căsătoria, învățătura Bisericii ne
amintește că „nu există niciun
fundament pentru a asemăna sau a
stabili analogii, nici măcar
îndepărtate, între unirile
homosexuale și planul lui Dumnezeu
cu privire la căsătorie și
familie” (Amoris laetitia, nr. 251). Nu
este vorba de o interdicție din partea
Bisericii sau de impunerea unei
măsuri punitive. Ci de a constata că
aceste uniuni nu pot fi asimilate cu
uniunea conjugală și nici nu este



corect să li se atribuie aceleași efecte:
pentru că în acest caz nu există
conjugalitate (care presupune relația
diferențiată a sexelor) și nici cei care
trăiesc împreună nu pot constitui un
principiu comun de generație.

Bibliografie

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
356-373; 1930; 2113; 2357-2359.

[1] Textul acestui punct al
Catehismului continuă cu acest citat
expresiv din Sfântul Ioan Gură de
Aur: „Care este ființa ce va veni la
viață înconjurată de atâta prețuire?
Este omul, mare și minunat chip viu,
mai de preț în ochii lui Dumnezeu
decât creația întreagă: omul, pentru
care există cerul și pământul și
marea și întreaga zidire și a cărui
mântuire Dumnezeu a socotit-o atât
de însemnată, încât, pentru el, nu l-a



cruțat nici pe Fiul său unul-născut.
Căci Dumnezeu nu a pregetat să facă
totul ca să-l ridice pe om până la El și
să-l așeze la dreapta sa”. (Sfântul
Ioan Gură de Aur, Sermones in
Genesim, 2,1: PG 54, 587D - 588th).

[2] „Aceste drepturi sunt anterioare
societății și i se impun. Ele
întemeiază legitimitatea morală a
oricărei autorități: încălcându-le sau
refuzând să le recunoască în
legislația ei pozitivă, o societate își
subminează propria legitimitate
morală (cf. Pacem in Terris,
65)” (Catehismul, nr. 1930).

[3] „Minunată viziune prin care
contemplăm neamul omenesc în
unitatea originii sale în Dumnezeu;
(...) în unitatea naturii sale, alcătuită
în același fel la toți, dintr-un trup
material și un suflet spiritual; în
unitatea țelului său nemijlocit și a
misiunii sale în lume; în unitatea de
locuire: pământul, de ale cărui



bunuri toți oamenii, prin dreptul
natural, se pot folosi pentru
întreținerea și dezvoltarea vieții; în
unitatea scopului supranatural:
Dumnezeu însuși, spre care toți
trebuie să tindă; în unitatea de
mijloace pentru atingerea acestui
scop; (...) în unitatea răscumpărării
înfăptuite de Cristos pentru toți (Pius
XII, Summi Pontificatus, nr. 3; cf.
Conciliul Vatican II, Nostra Aetate, nr.
1)” (Catehismul, nr. 360).

[4] Este licit să se considere în mod
diferit ceea ce este diferit; în acest
sens, se poate vorbi de „tratament
diferențiat pozitiv” atunci când
binele comun cere sau recomandă să
se protejeze sau să se favorizeze un
anumit grup din cauza fragilității
sale (vârstă, sănătate etc.), sau din
cauza unor nevoi particulare
(imigranți etc.), sau din cauza binelui
pe care o anumită instituție îl
reprezintă pentru binele comun (de
exemplu, în căsătorie și familie,



deduceri fiscale, concediu de
maternitate etc.). În domeniul
juridic, acest tip special de protecție
se numește „favor iuris”: favoarea
legii; nu numai că nu este nedreaptă,
dar răspunde justiției, care
poruncește „să dea fiecăruia ce-i
aparține” și trebuie, prin urmare, să
fie atentă la trăsăturile diferențiale
ale relațiilor intersubiective care
există în societate.

[5] „Idolatria nu se referă numai la
cultele false ale păgânismului. Ea
rămâne o tentație constantă a
credinței. Constă în a diviniza ce nu
este Dumnezeu. Este vorba de
idolatrie atunci când omul cinstește
și respectă o creatură în locul lui
Dumnezeu, fie că este vorba de zei
sau demoni (de exemplu,
satanismul), fie de putere, plăcere,
rasă, strămoși, stat, bani
etc.” (Catehismul, nr. 2113).



[6] În același timp, trebuie să-l
acceptăm ─ și să-l iubim ─ pe celălalt
cu diferențele și cu libertatea sa. Și
trebuie să-l iubim în acest fel chiar
dacă are opinii sau judecăți opuse
față de ale noastre, chiar dacă
greșește... chiar dacă nu este
corect... : dacă nu există nici un
vătămare a celorlalți, putem să-i
avertizăm asupra răului pe care îl
fac, dar nu le putem impune binele
pe care ar trebui să-l facă. Această
toleranță nu este relativism, nu
înseamnă să admitem că toate
judecățile sau comportamentele au
aceeași valoare, pentru că nu există
adevăr sau bine. Dimpotrivă, această
toleranță se bazează pe respectul
pentru libertatea fiecărui individ (și
a colectivităților) și necesită în
același timp un angajament de a
răspândi adevărul și binele. Ne
menținem judecata asupra actelor,
dar respectăm libertatea individului.



[7] „Dumnezeu nu este nicidecum
după chipul omului. El nu este nici
bărbat, nici femeie. Dumnezeu este
spirit pur, în care nu există loc
pentru diferențele de sex. Însă
«perfecțiunile» bărbatului și ale
femeii reflectă ceva din infinita
perfecțiune a lui Dumnezeu: ale unei
mame (cf. Is 49,14-15; 66,13; Ps
131,2-3) și ale unui tată și soț (cf. Os
11,1-4; Ier 3,4-19)” (Catehismul, nr.
370).

[8] Sexul, la persoana umană, nu
rezidă doar în organele genitale și
nici nu este doar un impuls
programat și necesar pentru
reproducerea speciei, ca la alte ființe
vii.

[9] „Trupul, care exprimă feminitatea 
pentru masculinitate și, invers,
masculinitatea pentru feminitate,
manifestă reciprocitatea și
comuniunea persoanelor” (Sfântul



Ioan Paul al II-lea, Audiența generală
din 9 ianuarie 1980, nr. 4 in fine).

[10] Cuvântul „conjugalitate” provine
din verbul latin „coniugare”, care
înseamnă „a uni”.

[11] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
comentând textul creației bărbatului
și a femeii din Geneza 2,24,
subliniază: „trupul, care prin propria
masculinitate sau feminitate îi ajută
pe cei doi de la început (...) să se
regăsească în comuniunea de
persoane, devine în mod special
elementul constitutiv al uniunii lor
atunci când devin soț și
soție” (Audiență generală, 21
noiembrie 1979, nr. 3, in fine).

[12] „Ea îmbracă forme foarte variate
de-a lungul secolelor și în diferite
culturi. Geneza ei psihică rămâne în
mare măsură neexplicată” (Catehism,
nr. 2357).

Juan Ignacio Bañares



pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-9-a-omul-creat-de-dumnezeu-ca-
barbat-si-femeie/ (09.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-omul-creat-de-dumnezeu-ca-barbat-si-femeie/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-omul-creat-de-dumnezeu-ca-barbat-si-femeie/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-omul-creat-de-dumnezeu-ca-barbat-si-femeie/

	Tema a 9-a: Omul creat de Dumnezeu ca bărbat și femeie

