opusdei.org

Tema a 09-a:
Intruparea

Este demonstratia prin
excelenta a iubirii lui
Dumnezeu pentru omenire,
intrucat cea de-a doua Persoana
a Sfintel Treimi — Dumnezeu —
devine partas la natura umana
In unitatea persoanei.

28.10.2021

1. Lucrarea Intruparii

Asumarea firii omenesti a lui Cristos
de catre Persoana Cuvantului este
opera celor trei Persoane divine.



intruparea lui Dumnezeu este
intruparea Fiului, nu a Tatalui, nici a
Duhului Sfant. Cu toate acestea,
Intruparea a fost o lucrare a intregii
Treimi. Din acest motiv, in Sfanta
Scriptura este uneori atribuita lui
Dumnezeu Tatal (Hb 10, 5; Gal 4, 4),
sau Fiului insusi (Fil 2, 7) sau
Duhului Sfant (Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Astfel, se subliniaza ca opera
Intruparii a fost un singur act,
comun celor trei Persoane divine.
Sfantul Augustin a explicat ca ,faptul
ca Maria a zamislit si a nascut este
opera Treimii, deoarece lucrarile
Treimii sunt inseparabile” [1]. Este
intr-adevar o actiune divina ad extra,
ale carei efecte se afla in afara lui
Dumnezeu, in creaturi, deoarece
sunt opera celor trei Persoane
impreund, intrucat una si unica este
Fiinta divina, care este aceeasi
putere infinitd a lui Dumnezeu (cf.
Catehism, 258).



intruparea Cuvantului nu afecteaza
libertatea divina, deoarece
Dumnezeu ar fi putut decide sa nu fi
fost intrupat Cuvantul sau sa se
intrupeze o alta persoana divina.
Totusi, a spune ca Dumnezeu este
absolut liber nu inseamna ca
deciziile sale sunt arbitrare ori a
nega iubirea ca motivul actiunilor
sale. De aceea, teologii cauta adesea
motivele care sa se potriveasca cu
diferitele decizii divine, asa cum se
manifestd in actuala economie a
mantuirii. Ei cauta doar sa scoata in
evidenta intelepciunea si coerenta
minunata care exista in toata
lucrarea divina, nu o eventuala
nevoie in Dumnezeu.

2. Fecioara Maria, Maica
Domnului

Fecioara Maria a fost predestinata sa
fie Maica Domnului din toata
vesnicia, la fel ca Intruparea
Cuvantului: ,,In taina lui Cristos,



Maria este deja prezenta «inainte de
intemeierea lumii» ca cea pe care
Tatal «a ales-o» ca Maica Fiului Sau
prin Intrupare si, impreund cu Tatdl,
Fiul a ales-o, incredintand-o vesnic
Duhului sfinteniei” [2]. Alegerea
divina respecta libertatea Sfintei
Maria, deoarece , Parintele
indurarilor a voit ca intruparea sa fie
precedata de consimtamantul celei
predestinate sa fie mama, pentru ca
astfel, dupa cum o femeie a
contribuit la venirea mortii, tot o
femeie sa contribuie la daruirea
vietii. (LG 56; cf. 61)” (Catehism, 488).
De aceea, de foarte timpuriu, Parintii
Bisericii au vazut in Maria Noua Eva.

,JPentru a fi Mama Mantuitorului,
Maria «a fost inzestrata de
Dumnezeu cu daruri vrednice de o
asemenea menire» (LG

56)” (Catehism, 490). Sfantul
Arhanghel Gabriel, In momentul
Bunei Vestiri, o saluta ca fiind ,,plina
de har” (Lc 1, 28). inainte de a se



intrupa Cuvantul, Maria era deja,
prin raspunsul ei la daruri divine,
plina de har. Harul primit de Maria o
face placuta lui Dumnezeu si o
pregéateste sa fie Fecioara Maica a
Mantuitorului. Stapanita pe deplin
de harul lui Dumnezeu, ea a putut sa-
si dea acordul liber la anuntarea
vocatiei sale (cf. Catehism, 490).
»Astfel, dandu-si consimtamantul la
cuvantul lui Dumnezeu, «Maria
devine Mama lui Isus si, imbratisand
din toata inima, fara a fi impiedicata
de vreun pdacat, vointa mantuitoare a
lui Dumnezeu, s-a oferit total pe sine
(...) persoanei si lucrarii Fiului sau,
punandu-se in slujba misterului
Rascumpararii, In dependenta de
Cristos si impreuna cu El, prin harul
Dumnezeului atotputernic» (cf. LG
56)” (Catehism, 494). ,,Parintii
traditiei orientale o numesc pe Maica
lui Dumnezeu «cea Preasfanta» si o
celebreaza ca «neatinsa de vreo
prihana a pacatului, fiind plasmuita
de Duhul Sfant ca o faptura



noua» (LG 56). Prin harul lui
Dumnezeu, Maria a ramas curata de
orice pacat personal in toata viata
sa” (Catehism, 493).

Maria a fost rascumparata de la
zamislirea ei: ,,Acest lucru il
marturiseste dogma Neprihanitei
Zamisliri, proclamata de Papa Pius al
[X-lea in 1854: «...Preafericita
Fecioara Maria, inca din primul
moment al zamislirii ei, printr-un
har si un privilegiu unic al lui
Dumnezeu Atotputernicul, in
vederea meritelor lui Isus Cristos,
Mantuitorul neamului omenesc, a
fost ferita de orice prihand a
pacatului originar» (DS

2803)” (Catehism, 491). Neprihanita
zamislire manifesta dragostea
gratuita a lui Dumnezeu, deoarece a
fost o initiativa divina si nu un merit
al Mariei, ci al lui Cristos. De fapt,
»aceasta «stralucire a unei sfintenii
unice», cu care este «impodobita din
primul moment al zamislirii



sale» (LG 56), il vine in intregime de
la Cristos: ea a fost «rdscumparata in
mod eminent in vederea meritelor
Fiului ei» (LG 53)” (Catehism, 492).

Sfanta Maria este Maica Domnului:
Jintr-adevir, cel pe care Maria l-a
zamislit ca om de la Duhul Sfant si
care a devenit intr-adevar Fiul ei
dupa trup nu este altul decat Fiul
vesnic al Tatalui, a doua Persoana a
Sfintei Treimi. Biserica marturiseste
ca Maria este cu adevarat Nascatoare
de Dumnezeu (cf. DS 252)” (Catehism,
495). Bineinteles ca nu a zamislit
divinitatea, ci corpul uman al
Cuvantului cu care s-a unit imediat
sufletul sau rational, creat de
Dumnezeu ca toate celelalte, dand
astfel nastere unei firi omenesti,
care, In aceeasi clipd, a fost asumata
de catre Cuvantul.

Maria a fost Pururea Fecioara: inca
din cele mai vechi timpuri, Biserica
marturiseste in Crez si o sarbatoreste



in liturgia ei pe ,Maria ca (...)
«pururea Fecioara» (cf. LG

52)” (Catehism, 499; cfr. Catehism,
496-507). Aceasta credinta a Bisericii
este reflectata in formula antica:
,fecioara inainte de nastere, in
nastere si dupa nastere”. De la
inceput, ,Biserica a marturisit ca Isus
a fost zamislit numai prin puterea
Duhului Sfant in sanul Fecioarei
Maria, afirmand si aspectul trupesc
al acestui eveniment: Isus a fost
zamislit fard samanta, «de la Duhul
Sfant» —«absque semine ex Spiritu
Sancto» (Cc. Lateran, anul 649; DS
503). Parintii vad in zamislirea
feciorelnica semnul ca cel care a
venit intr-o umanitate ca a noastra
este intr-adevar Fiul lui

Dumnezeu” (Catehism, 496). Maria a
fost, de asemenea, o fecioara la
nastere, pentru ca ,a nascut fara a
atinge virginitatea sa, asa cum a
zamislit fara sa-si piarda virginitatea
(...) Isus Cristos s-a nascut dintr-un
pantec feciorelnic cu o nastere



admirabild” [3]. ,Intr-adevar,
nasterea lui Cristos «nu a micsorat, ci
a consfintit integritatea feciorelnica»
a Mamei sale (LG 57)” (Catehism,
499). Maria a ramas pururea fecioara
dupa nastere. Parintii Bisericii, In
explicatiile lor despre Evanghelii si
in raspunsurile lor la diverse obiectii,
au afirmat intotdeauna aceasta
realitate, care arata in Maria
disponibilitatea totala si daruirea
absoluta fata de planul mantuitor al
lui Dumnezeu. Sfantul Vasile a
rezumat-o cand a scris ca ,,iubitorii
lui Cristos nu accepta sa se spuna ca
Maica Domnului a incetat vreodata
sa fie fecioara” [4].

Maria a fost ridicata la ceruri:
,Fecioara Imaculata, ferita de orice
pata de pacat stramosesc, incheindu-
si cursul vietii pe padmant, a fost
adusa in gloria cerului si ridicata pe
tronul lui Domnul ca regina a
universului, pentru a-si asemana mai
pe deplin cu Fiul sdu, Domnul



Domnilor si biruitorul pacatului si al
mortii” [5]. Ridicarea Maicii
Domnului constituie o anticipare a
invierii altor crestini (cf. Catehismul,
966). Regalitatea Mariei se bazeaza
pe maternitatea divina si pe
asocierea ei cu lucrarea
Rascumpararii [6]. La 1 noiembrie
1954, Pius al XII-lea a instituit
sarbatoarea Reginei Sfanta Maria [7].

Maria este Maica Mantuitorului:
De aceea, maternitatea ei divina
implica si cooperarea ei in mantuirea
oamenilor: ,Maria, fiica lui Adam,
acceptand cuvantul divin, a fost
facuta Maica a lui Isus si
imbratisarea vointei mantuitoare a
lui Dumnezeu cu o inima generoasa
si fard impedimentul vreunui pacat
Ea s-a consacrat in totalitate, ca
sclava a Domnului, persoanei si
lucrarii Fiului ei, slujind taina
Mantuirii cu El si sub El, prin harul
Dumnezeului Atotputernic. Asadar,
pe buna dreptate, Sfintii Parinti o



considera pe Maria, nu ca un simplu
instrument pasiv, ci ca o
colaboratoare in mantuirea
omeneasca prin credinta si
ascultarea ei liberd” [8]. Aceasta
cooperare se manifesta si in
maternitatea ei spirituala. Maria, Eva
cea noua, este adevarata mama a
oamenilor in ordinea harului,
deoarece coopereaza la nasterea la
viata harului si la dezvoltarea
spirituala a credinciosilor: Maria ,a
cooperat intr-un mod cu totul
deosebit la opera Mantuitorului prin
credintd, speranta si iubire aprinsa,
pentru a pentru a reda oamenilor
viata supranaturala. De aceea, ea ne
este Mama in ordinea harului” [9]

(cf. Catehismul, 968). Maria este, de
asemenea, mijlocitoare, iar medierea
el maternad, intotdeauna subordonata
mijlocirii lui Cristos, a inceput cu fiat-
ul Bunei Vestiri si dainuie in cer,
intrucat ,ridicata la cer, ea nu a
parasit aceastda misiune mantuitoare,
ci, prin mijlocirea ei multiforma,



continua sa ne obtina darurile
mantuirii vesgnice (...) De aceea,
Fericita Fecioara este invocata in
Biserica sub titlurile de Aparatoare,
Sprijinitoare, Ajutatoare,
Mijlocitoare” [10] (cf. Catehism, 969).

Maria este tipul si modelul
Bisericii: ,, Fecioara Maria este
pentru Bisericd modelul credintei si
al iubirii. Prin aceasta, ea este
«membru supraeminent si cu totul
deosebit al Bisericii» (LG 53), si
constituie chiar o ,prefigurare” (...) a
Bisericii (LG 63) (Catehism, 967).
Sfantul Paul al VI-lea, la 21-XI-1964, a
numit-o solemn pe Maria Maica
Bisericii, pentru a sublinia explicit
rolul matern pe care Fecioara il
exercita asupra poporului crestin
[11].

Se intelege, avand in vedere tot ce
am expus, ca evlavia Bisericii fata de
Sfanta Fecioara face parte intrinseca
din cultul crestin [12]. Preasfanta



Fecioard ,este pe buna dreptate
cinstitd de Biserica printr-un cult
deosebit. Din cele mai vechi timpuri,
Sfanta Fecioara e venerata sub titlul
de «Nascatoare de Dumnezeu», sub a
carei ocrotire credinciosii alearga
rugandu-se in toate primejdiile si
nevoile. (...) Acest cult, (...) desi este
cu totul aparte, diferd in mod
esential de cultul de adoratie care i
se aduce Cuvantului Intrupat
deopotriva ca si Tatalui si Duhului
Sfant si il favorizeaza in cel mai inalt
grad” [13]. Cultul Sfintei Maria ,,isi
gaseste expresia in sarbatorile
liturgice dedicate Nascatoarei de
Dumnezeu (cf. SC 103) siin
rugaciunea mariand, cum ar fi
Sfantul Rozariu” (Catehism, 971).

3. Figuri si profetii ale
Intrupérii

Am vazut in subiectul precedent
cum, dupa pacatul primilor nostri
parinti, Adam si Eva, Dumnezeu nu l-



a abandonat pe om, ci l-a promis un
Maéantuitor (cf. Gen 3, 15; Catehismul
410).

Dupa pacatul originar si promisiunea
Mantuitorului, Dumnezeu Insusi ia
initiativa din nou si a stabilit un
Legamant cu oamenii: cu Noe dupa
potop (cf. Gen 9-10) si mai ales cu
Abraham (cf. Gen 15-17), caruia i-a
fagaduit o mare descendenta si ca va
face din el un popor mare, dandu-i
un nou padmant. intr-o zi, in
Abraham vor fi binecuvantate toate
neamurile. Ulterior, Alianta a fost
reinnoita cu Isaac (cf. Gen 26, 2-5) si
cu Iacob (cf. Gen 28, 12-15; 35, 9-12).
In Vechiul Testament, Legdmantul isi
atinge expresia cea mai completa cu
Moise (cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Un moment important In istoria
relatiilor dintre Dumnezeu si Israel a
fost profetia lui Natan (cf. 2 S 7, 7-15),
care anunta ca Mesia va fi dintre
urmasii lui David si ca va domni



peste toate popoarele, nu numai
peste Israel. Despre Mesia se va
spune in alte texte profetice ca
nasterea lui va avea loc in Betleem
(cf. Mi 5, 1), ca ar apartine
descendentei lui David (cf. Is 11,1; Jr
23, 5); ca el va fi numit ,Emmanuel”,
adica Dumnezeu cu noi (cf. Is 7, 14);
ca va fi numit ,Dumnezeu puternic,
Tata vesnic, Print al pacii” (Is 9, 5)
etc. Alaturi de aceste texte, care il
descriu pe Mesia ca rege si
descendent al lui David, exista si
altele care se referd, de asemenea in
mod profetic, la misiunea
mantuitoare a lui Mesia, numindu-1
slujitor al lui Iahve, om al durerilor,
care va asuma in trupul sau
reconcilierea si pacea (cf. Ef 2, 14-18):
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53,
12). In acest context este important
textul din Dn 7, 13-14 despre Fiul
Omului, care, intr-un fel misterios si
prin umilinta, depaseste conditia
omeneasca si restabileste regatul



mesianic in faza sa definitiva (cf.
Catehism, 440).

Principalele figuri ale Mantuitorului
din Vechiul Testament sunt
nevinovatul Abel, marele preot
Melchisedec, jertfa lui Isaac, Iosif
vandut de fratii sai, mielul pascal,
sarpele de arama ridicat de Moise in
desert si profetul Iona.

4. Numele lui Cristos

Exista numeroase nume si titluri
atribuite lui Cristos de teologi si
autori spirituali de-a lungul
secolelor. Unele sunt preluate din
Vechiul Testament, altele din Noul
Testament. Unele sunt folosite sau
acceptate chiar de Isus. Altele au fost
aplicate de catre Biserica de-a lungul
secolelor. Vom vedea aici cele mai
importante si comune nume.

Isus (cf. Catehism, 430-435), ceea ce
in ebraica inseamna ,,Dumnezeu



mantuieste”: ,La Bunavestire,
ingerul Gabriel ii da ca nume propriu
numele de Isus, care exprimd in
acelasi timp si identitatea, si
misiunea lui” (Catehism, 430), adica
El este Fiul lui Dumnezeu facut omul,
pentru a-si salva ,,poporul sau de
pacatele lui” (Mt 1, 21). Numele lui
Isus ,inseamna ca numele lui
Dumnezeu insusi este prezent in
persoana Fiului sau (cf. Fap 5, 41; 3
In 7) facut om pentru rascumpararea
universald si definitiva din pacate.
Este numele divin care singur aduce
mantuirea (cf. In 3, 18; Fap 2, 21) si,
de acum inainte, poate fi invocat de
toti, pentru ca, prin Intrupare, s-a
unit cu toti oamenii” (Catehism, 432).
Numele lui Isus este in centrul
rugaciunii crestine (cf. Catehism,
435).

Cristos (cf. Catehism, 436-440), care
provine din traducerea greaca a
termenului ebraic ,Mesia” si care
inseamna ,,uns”. Devine numele



potrivit pentru Isus, ,,pentru ca El
indeplineste perfect misiunea divina
pe care o semnificd acest cuvant. in
Israel erau ungi in numele lui
Dumnezeu cei care ii erau consacrati
pentru o misiune ce venea de la

El” (Catehism, 436). ,Era cazul
regilor, al preotilor si, rareori, al
profetilor. Trebuia sa fie, prin
excelenta, cazul lui Mesia, pe care
Dumnezeu il va trimite pentru a
instaura definitiv imparatia sa (...).
Isus a implinit speranta mesianica a
lui Israel in tripla sa functie de preot,
profet si rege” (cf. ibid.). ,Isus a
acceptat titlul de Mesia la care avea
dreptul (cf. In 4, 25-26; 11, 27), dar nu
fara rezerve, pentru ca acesta era
inteles de o parte dintre
contemporanii sai intr-o conceptie
prea omeneasca (cf. Mt 22, 41-46),
esentialmente politica (cf. In 6, 15; Lc
24, 21)” (Catehism, 439).

Isus Cristos esteUnul-nascut al lui
Dumnezeu, singurul Fiu al lui



Dumnezeu (cf. Catehism, 441-445).
Filiatia lui Isus din Tatal sau nu este
o filiatie adoptiva, ca a noastra, ci
filiatia divina naturald, adica ,relatia
unica si vesnica a lui Isus Cristos cu
Dumnezeu, Tatal sau: El este Fiul
unul-nascut al Tatalui (cf. In 1, 14, 18;
3, 16, 18) si El insusi este Dumnezeu
(cf. In 1, 1). Pentru a fi crestin,
trebuie sa crezi ca Isus Cristos este
Fiul lui Dumnezeu (cf. Fap 8, 37; 1 In
2, 23)” (Catehism, 454). ,Evangheliile
vorbesc in doua momente solemne,
Botezul si Schimbarea la fata a lui
Cristos, despre glasul Tatalui care il
desemneaza ca «Fiul sau

preaiubit» (Mt 3, 17; 17, 5). Isus se
numeste pe sine «Fiul unul-nascut al
lui Dumnezeu» (In 3, 16) si 1si afirma
prin acest titlu preexistenta

vesnica” (Catehism, 444).

Domnul (cf. Catehism, 446-451): ,in
traducerea greceasca a cartilor
Vechiului Testament, numele inefabil
sub care Dumnezeu s-a revelat lui



Moise (cf. Ex 3, 14), YHWH, este redat
prin Kyrios («Domn»). De atunci,
Domnul devine numele cel mai
obisnuit pentru a desemna insasi
divinitatea Dumnezeului lui Israel.
Noul Testament foloseste In acest
sens forte titlul de «Domnul» pentru
Tatal, dar — si aceasta este noutatea —
si pentru Isus, recunoscut astfel si El
ca Dumnezeu (cf. 1 Cor 2,

8)” (Catehism, 446). ,,/Atribuindu-i lui
Isus titlul divin de Domn, primele
marturisiri de credinta ale Bisericii
afirma, inca de la inceput (cf. Fap 2,
34-36), cd puterea, cinstea s$i marirea
datorate lui Dumnezeu Tatal i se
cuvin §i lui Isus (cf. Rm 9, 5; Tit 2, 13;
Ap 5, 13), pentru ca El este ,,din fire
Dumnezeu” (Fil 2, 6) si ca Tatal a
aratat aceastd suveranitate a lui Isus
inviindu-1 din morti i inaltdndu-1 in
slava sa (cf. Rm 10, 9; 1 Co 12, 3; Fil 2,
11)” (Catehism, 449). Rugaciunea
crestinag, liturgica sau personala, este
marcata de titlul ,Domnul” (cf.
Catehism, 451).



5. Cristos este singurul
Mijlocitor perfect intre
Dumnezeu si oameni. Este
Invatator, preot si rege

,, Isus Cristos este Dumnezeu
adevarat si om adevarat in unitatea
Persoanei sale divine; de aceea, este
unicul Mijlocitor intre Dumnezeu si
oameni” (Catehism, 480). Cea mai
profunda expresie a Noului
Testament cu privire la mijlocirea lui
Cristos se gaseste in prima scrisoare
catre Timotei: ,,Caci unul este
Dumnezeu si unul singur este
mijlocitor intre Dumnezeu $i oameni:
omul Cristos Isus care s-a dat pe sine
insusgi ca pret de rascumparare
pentru toti” (1 Tm 2, 5). Atat
persoana cat si actiunea
Mijlocitorului sunt prezentate aici.
Iar in scrisoarea catre Evrei, Cristos
este prezentat ca mijlocitor al unui
nou legamant (cf. Evr 8, 6; 9, 15; 12,
24). Isus Cristos este mijlocitor,



pentru ca este Dumnezeu desavarsit
si om desavarsit, dar este mijlocitor
in/si prin natura sa omeneasca.
Aceste texte ale Noului Testament il
prezinta pe Cristos ca profet si
revelator, ca mare preot si ca Domn
al intregii creatii. Acestea nu sunt
trei ministere diferite, ci trei aspecte
diferite ale rolului salvific al
singurului mediator.

Cristos este profetul anuntat in
Deuteronom (18, 18). Poporul 1-a
privit pe Isus ca profet (vezi Mt 16,
14; Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). Inceputul
scrisorii catre Evrei este
paradigmatic in aceasta privinta. Dar
Cristos este mai mult decat un profet:
El este Tnvététorul, adica cel care
invata cu propria autoritate, cu o
autoritate necunoscutad pana atunci,
care i-a surprins pe cei care l-au
ascultat. Caracterul suprem al
invataturilor lui Isus se bazeaza pe
faptul ca el este Dumnezeu si om.
Isus nu numai ca Invata adevarul,



dar El este Adevarul facut vizibil in
trup. Cristos, Cuvantul etern al
Tatalui, ,,este Cuvantul unic,
desavarsit si definitiv al Tatlui. In El
Tatal spune totul si nu va mai exista
alt cuvant decat acesta” (Catehism,
65). Invitatura lui Cristos este
definitiva, de asemenea, in sensul ca,
odata cu ea, Revelatia lui Dumnezeu
pentru oameni din istorie a avut
ultima sa implinire.

Cristos este preot. Mijlocirea lui Isus
Cristos este o mediere preoteascd. In
scrisoarea catre Evreli, care are ca
tema principala preotia lui Cristos, El
este prezentat ca Inalt Preot al
Noului Legamant, ,singurul «Mare
Preot, dupa randuiala lui
Melchisedec» (Evr 5, 10; 6, 20),
«sfant, nevinovat, nepatat» (Evr 7,
26), care, «printr-o singura jertfa»,
adica prin jertfa unica a Crucii sale,
«i-a dus pentru totdeauna la
desavarsire pe cei care se

sfintesc» (Evr 10, 14)” (Catehism,



1544). Asa cum jertfa lui Cristos —
moartea lui pe cruce - este unica din
cauza unitatii care exista intre preot
si victima — de o valoare infinita - la
fel si preotia sa este unica. El este
singura victima si singurul preot.
Jertfele Vechiului Testament au fost o
prefigurare a lui Cristos si au primit
valoarea tocmai prin orientarea lor
spre cea a lui Cristos. Preotia lui
Cristos, preotia vesnica, este
impartasita de preotia ministeriala si
de preotia credinciosilor, care nici nu
se adauga, nici nu succeda la cea a
lui Cristos (cf. Catehism, 1544-1547).

Cristos este rege. Are aceasta calitate
nu numai ca Dumnezeu, ci si ca om.
Suveranitatea lui Cristos este un
aspect fundamental al medierii sale
salvatoare. Cristos mantuie pentru ca
are puterea eficientd pentru aceasta.
Credinta Bisericii afirma regalitatea
lui Cristos si marturiseste in Crez ca
simparatia lui nu va avea sfarsit”,
repetand astfel ceea ce arhanghelul



Gabriel a spus Mariei (cf. Lc 1, 32-33).
Demnitatea regala a lui Cristos a fost
deja anuntatd in Vechiul Testament
(cf. Ps 2,6;1Is7,6;11.1-9; Dn 7, 14).
Totusi, Cristos nu a vorbit prea mult
despre regalitatea sa, caci in randul
evreilor din vremea sa era
raspandita o conceptie materiala si
pdmanteascd a Impéaratiei mesianice.
El a recunoscut-o Intr-un moment
deosebit de solemn, cand a raspuns
la o intrebare de la Pilat: ,,Da, tu spui.
Eu sunt rege” (In 18, 37). Regalitatea
lui Cristos nu este metaforica, este
reald siinclude puterea de a legifera
side ajudeca. Este o regalitate care
se bazeaza pe faptul ca El este
Cuvantul intrupat si
Rascumpadratorul nostru [14].
Imparitia Sa este spirituald si eterna.
Este o imparatie a sfinteniei si a
dreptatii, a iubirii, a adevarului si a
pacii [15]. Cristos isi exercita
regalitatea atragandu-i la sine pe toti
oamenii prin moartea si Invierea sa
(cf. In 12, 32). ,Cristos, Regele si



Domnul Universului, s-a facut
slujitorul tuturor, «deoarece nu a
venit ca sa fie slujit, ci ca sa slujeasca
si sa-si dea viata ca rascumparare
pentru multi» (Mt 20, 28)” (Catehism,
786).

Toti credinciosii ,,participa la aceste
trei functii ale lui Cristos si poarta

responsabilitatile misiunii §i slujirii
care decurg din ele” (Catehism, 783).

6. Intreaga viata a lui Cristos
este mantuitoare

Cu privire la viata lui Cristos,
»Simbolul credintei nu vorbeste decat
despre misterele Intruparii
(zamislirea si nasterea) si despre
Pagte (patimd, rastignire, moarte,
inmormantare, coborare in iad,
inviere, inaltare). E1 nu spune nimic
explicit despre misterele vietii
ascunse si ale vietii publice a lui Isus,
insa articolele de credinta privind
intruparea si Pastele lui Isus



lumineaza toata viata pdmanteasca a
lui Cristos” (Catehism, 512).

intreaga viata a lui Cristos este
rascumparatoare si orice act uman al
sau are o valoare transcendenta
pentru mantuire. Chiar si in cele mai
simple si aparent neinsemnate acte
ale lui Isus exista o exercitare
eficienta a medierii sale intre
Dumnezeu si oameni, deoarece
acestea sunt intotdeauna actiuni ale
Cuvantului Intrupat. Aceasta
doctrina a fost inteleasa cu o
profunzime deosebita de Sfantul
Josemaria, care a Invatat cum se pot
transforma toate caile pamantesti in
cai divine de sfintire: ,,a sosit
plinatatea timpurilor si, pentru a
indeplini misiunea respectiva (...), un
Prunc se naste in Betleem. El este
Maéantuitorul lumii; dar, inainte de a
vorbi, iubeste cu faptele. Nu aduce
nicio formula magica, pentru ca stie
ca mantuirea pe care o ofera trebuie
sa treacd prin inima omului. Primele



sale actiuni sunt rasul, plansul de
copil, somnul neputincios al unui
Dumnezeu intrupat: ca sa ne
indragostim de El, ca sa stim sa-L
primim in bratele noastre” [16].

Anii vietii ascunse a lui Cristos nu
sunt o simpla pregatire pentru
slujirea sa publica, ci fapte autentice
de rdscumparare, orientate spre
desadvarsirea Tainei pascale. De o
mare relevanta teologica este faptul
ca Isus a impartasit pentru cea mai
mare parte a vietii sale conditia
marii majoritati a barbatilor: viata
de zi cu zi a familiei si a muncii in
Nazaret. Nazaret este astfel o lectie
pentru viata de familie, o lectie de
munca [17]. Cristos realizeaza
rascumpararea noastra si in cei multi
ani de munca din viata sa ascunsa,
dand astfel tot sensul sau divin
pentru istoria mantuirii lucrarii
zilnice a crestinului si a milioanelor
de oameni de buna voie: ,Isus,
crescand si traind ca unul dintre noi,



ne dezvaluie ca existenta umana,
munca obisnuita si normala, are un
sens divin” [18].

JOSE ANTONIO RIESTRA
Bibliografie de baza

- Catehismul Bisericii Catolice,
484-570, 720-726 si 963-975.

- Benedict XVI-Joseph Ratzinger, Isus
din Nazaret, RAO, Bucuresti, 2010,
(Introducere si cap. 10).

Lectura recomandata

- J.L. Bastero de Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor, editia a II-a,
Eunsa, Pamplona 2004.

- M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, a 2-a
ed., Herder, Barcelona 2001.

- F. Ocariz - L.F. Mateo Seco - J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, a 3-a
ed., EUNSA, Pamplona 2004.



NOTE

[1]Sfantul Augustin, De Trinitate, 2, 5,
9; cfr. Conciliul Lateran IV: DS 801.

[2]Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc.
Redemptoris Mater, 25- 111-1987, 8;
cfr. Pius IX, Bula Ineffabilis Deus; Pius
XII, Bula Munificentissimus Deus, AAS
42 (1950) 9768; Sf. Paul al VI-lea, Exh.
Ap. Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] Sfantul Leon cel Mare, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] Sfantul Vasile, In Christi
generationem, 5.

[5] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 59; cfr. proclamarea dogmei
Ridicarii Maicii Domnului in cer, de
catre Papa Pius al XII-lea in 1950: DS
3903.

[6] Cf. Pius XII, Enc. Ad coeli reginam,
10-11-1954: AAS 46 (1954) 625-640.



[7]Cfr. AAS 46 (1954) 662-666.

[8]Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9]Ibidem, 61.
[10]Ibidem, 62.
[11]Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016.

[12]Cf. Sf. Paul al VI-lea, Exh.
Marialis cultus, 56.

[13]Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 66.

[14]Cf. Pius XI, Enc. Quas prima, 11-
XI-1925, AS 17 (195) 599.

[15]Cf. Liturghierul Roman, Prefata
la Liturghia lui Isus Cristos, Regele
Universului.

[16]Sfantul Josemaria, Este Cristos
care trece, 36.



[17]Cf. Sf. Paul al VI-lea, Cuvantare la
Nazaret, 5-1-1964: Insegnamenti di
Paolo VI, 2 (1964) 25.

[18]Sfantul Josemaria, Este Cristos
care trece, 14.

pdf | document generat automat din
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-
a-9-a-intruparea/ (22.01.2026)


https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-intruparea/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-intruparea/

	Tema a 09-a: Întruparea
	1. Lucrarea Întrupării
	2. Fecioara Maria, Maica Domnului
	3. Figuri și profeții ale Întrupării
	4. Numele lui Cristos
	5. Cristos este singurul Mijlocitor perfect între Dumnezeu și oameni. Este Învățător, preot și rege
	6. Întreaga viață a lui Cristos este mântuitoare


