
opusdei.org

Tema a 09-a:
Întruparea

Este demonstrația prin
excelență a iubirii lui
Dumnezeu pentru omenire,
întrucât cea de-a doua Persoană
a Sfintei Treimi – Dumnezeu –
devine părtaș la natura umană
în unitatea persoanei.

28.10.2021

1. Lucrarea Întrupării

Asumarea firii omenești a lui Cristos
de către Persoana Cuvântului este
opera celor trei Persoane divine.



Întruparea lui Dumnezeu este
Întruparea Fiului, nu a Tatălui, nici a
Duhului Sfânt. Cu toate acestea,
Întruparea a fost o lucrare a întregii
Treimi. Din acest motiv, în Sfânta
Scriptură este uneori atribuită lui
Dumnezeu Tatăl (Hb 10, 5; Gal 4, 4),
sau Fiului însuși (Fil 2, 7) sau
Duhului Sfânt (Lc 1, 35; Mt 1, 20).
Astfel, se subliniază că opera
Întrupării a fost un singur act,
comun celor trei Persoane divine.
Sfântul Augustin a explicat că „faptul
că Maria a zămislit și a născut este
opera Treimii, deoarece lucrările
Treimii sunt inseparabile” [1]. Este
într-adevăr o acțiune divină ad extra,
ale cărei efecte se află în afara lui
Dumnezeu, în creaturi, deoarece
sunt opera celor trei Persoane
împreună, întrucât una și unica este
Ființa divină, care este aceeași
putere infinită a lui Dumnezeu (cf. 
Catehism, 258).



Întruparea Cuvântului nu afectează
libertatea divină, deoarece
Dumnezeu ar fi putut decide să nu fi
fost întrupat Cuvântul sau să se
întrupeze o altă persoană divină.
Totuși, a spune că Dumnezeu este
absolut liber nu înseamnă că
deciziile sale sunt arbitrare ori a
nega iubirea ca motivul acțiunilor
sale. De aceea, teologii caută adesea
motivele care să se potrivească cu
diferitele decizii divine, așa cum se
manifestă în actuala economie a
mântuirii. Ei caută doar să scoată în
evidență înțelepciunea și coerența
minunată care există în toată
lucrarea divină, nu o eventuală
nevoie în Dumnezeu.

2. Fecioara Maria, Maica
Domnului

Fecioara Maria a fost predestinată să
fie Maica Domnului din toată
veșnicia, la fel ca Întruparea
Cuvântului: „în taina lui Cristos,



Maria este deja prezentă «înainte de
întemeierea lumii» ca cea pe care
Tatăl «a ales-o» ca Maica Fiului Său
prin Întrupare și, împreună cu Tatăl,
Fiul a ales-o, încredințând-o veșnic
Duhului sfințeniei” [2]. Alegerea
divină respectă libertatea Sfintei
Maria, deoarece „Părintele
îndurărilor a voit ca întruparea să fie
precedată de consimțământul celei
predestinate să fie mamă, pentru ca
astfel, după cum o femeie a
contribuit la venirea morții, tot o
femeie să contribuie la dăruirea
vieții. (LG 56; cf. 61)” (Catehism, 488).
De aceea, de foarte timpuriu, Părinții
Bisericii au văzut în Maria Noua Eva.

„Pentru a fi Mama Mântuitorului,
Maria «a fost înzestrată de
Dumnezeu cu daruri vrednice de o
asemenea menire» (LG
56)” (Catehism, 490). Sfântul
Arhanghel Gabriel, în momentul
Bunei Vestiri, o salută ca fiind „plină
de har” (Lc 1, 28). Înainte de a se



întrupa Cuvântul, Maria era deja,
prin răspunsul ei la daruri divine,
plină de har. Harul primit de Maria o
face plăcută lui Dumnezeu și o
pregătește să fie Fecioara Maică a
Mântuitorului. Stăpânită pe deplin
de harul lui Dumnezeu, ea a putut să-
și dea acordul liber la anunțarea
vocației sale (cf. Catehism, 490).
„Astfel, dându-şi consimţământul la
cuvântul lui Dumnezeu, «Maria
devine Mama lui Isus şi, îmbrăţişând
din toată inima, fără a fi împiedicată
de vreun păcat, voinţa mântuitoare a
lui Dumnezeu, s-a oferit total pe sine
(...) persoanei şi lucrării Fiului său,
punându-se în slujba misterului
Răscumpărării, în dependenţă de
Cristos şi împreună cu El, prin harul
Dumnezeului atotputernic» (cf. LG
56)” (Catehism, 494). „Părinţii
tradiţiei orientale o numesc pe Maica
lui Dumnezeu «cea Preasfântă» şi o
celebrează ca «neatinsă de vreo
prihană a păcatului, fiind plăsmuită
de Duhul Sfânt ca o făptură



nouă» (LG 56). Prin harul lui
Dumnezeu, Maria a rămas curată de
orice păcat personal în toată viaţa
sa” (Catehism, 493).

Maria a fost răscumpărată de la
zămislirea ei: „Acest lucru îl
mărturiseşte dogma Neprihănitei
Zămisliri, proclamată de Papa Pius al
IX-lea în 1854: «…Preafericita
Fecioară Maria, încă din primul
moment al zămislirii ei, printr-un
har şi un privilegiu unic al lui
Dumnezeu Atotputernicul, în
vederea meritelor lui Isus Cristos,
Mântuitorul neamului omenesc, a
fost ferită de orice prihană a
păcatului originar» (DS
2803)” (Catehism, 491). Neprihănita
zămislire manifestă dragostea
gratuită a lui Dumnezeu, deoarece a
fost o inițiativă divină și nu un merit
al Mariei, ci al lui Cristos. De fapt,
„această «strălucire a unei sfinţenii
unice», cu care este «împodobită din
primul moment al zămislirii



sale» (LG 56), îi vine în întregime de
la Cristos: ea a fost «răscumpărată în
mod eminent în vederea meritelor
Fiului ei» (LG 53)” (Catehism, 492).

Sfânta Maria este Maica Domnului:
„Într-adevăr, cel pe care Maria l-a
zămislit ca om de la Duhul Sfânt şi
care a devenit într-adevăr Fiul ei
după trup nu este altul decât Fiul
veşnic al Tatălui, a doua Persoană a
Sfintei Treimi. Biserica mărturiseşte
că Maria este cu adevărat Născătoare
de Dumnezeu (cf. DS 252)” (Catehism,
495). Bineînțeles că nu a zămislit
divinitatea, ci corpul uman al
Cuvântului cu care s-a unit imediat
sufletul său rațional, creat de
Dumnezeu ca toate celelalte, dând
astfel naștere unei firi omenești,
care, în aceeași clipă, a fost asumată
de către Cuvântul.

Maria a fost Pururea Fecioară: Încă
din cele mai vechi timpuri, Biserica
mărturisește în Crez și o sărbătorește



în liturgia ei pe „Maria ca (…)
«pururea Fecioară» (cf. LG
52)” (Catehism, 499; cfr. Catehism,
496-507). Această credință a Bisericii
este reflectată în formula antică:
„Fecioară înainte de naștere, în
naștere și după naștere”. De la
început, „Biserica a mărturisit că Isus
a fost zămislit numai prin puterea
Duhului Sfânt în sânul Fecioarei
Maria, afirmând şi aspectul trupesc
al acestui eveniment: Isus a fost
zămislit fără sămânţă, «de la Duhul
Sfânt» –«absque semine ex Spiritu
Sancto» (Cc. Lateran, anul 649; DS
503). Părinţii văd în zămislirea
feciorelnică semnul că cel care a
venit într-o umanitate ca a noastră
este într-adevăr Fiul lui
Dumnezeu” (Catehism, 496). Maria a
fost, de asemenea, o fecioară la
naștere, pentru că „a născut fără a
atinge virginitatea sa, așa cum a
zămislit fără să-și piardă virginitatea
(...) Isus Cristos s-a născut dintr-un
pântec feciorelnic cu o naștere



admirabilă” [3]. „Într-adevăr,
nașterea lui Cristos «nu a micşorat, ci
a consfinţit integritatea feciorelnică»
a Mamei sale (LG 57)” (Catehism,
499). Maria a rămas pururea fecioară
după naștere. Părinții Bisericii, în
explicațiile lor despre Evanghelii și
în răspunsurile lor la diverse obiecții,
au afirmat întotdeauna această
realitate, care arată în Maria
disponibilitatea totală și dăruirea
absolută față de planul mântuitor al
lui Dumnezeu. Sfântul Vasile a
rezumat-o când a scris că „iubitorii
lui Cristos nu acceptă să se spună că
Maica Domnului a încetat vreodată
să fie fecioară” [4].

Maria a fost ridicată la ceruri:
„Fecioara Imaculată, ferită de orice
pată de păcat strămoșesc, încheindu-
și cursul vieții pe pământ, a fost
adusă în gloria cerului și ridicată pe
tronul lui Domnul ca regină a
universului, pentru a-și asemăna mai
pe deplin cu Fiul său, Domnul



Domnilor și biruitorul păcatului și al
morții” [5]. Ridicarea Maicii
Domnului constituie o anticipare a
învierii altor creștini (cf. Catehismul,
966). Regalitatea Mariei se bazează
pe maternitatea divină și pe
asocierea ei cu lucrarea
Răscumpărării [6]. La 1 noiembrie
1954, Pius al XII-lea a instituit
sărbătoarea Reginei Sfânta Maria [7].

Maria este Maica Mântuitorului:
De aceea, maternitatea ei divină
implică și cooperarea ei în mântuirea
oamenilor: „Maria, fiica lui Adam,
acceptând cuvântul divin, a fost
făcută Maică a lui Isus și
îmbrățișarea voinței mântuitoare a
lui Dumnezeu cu o inimă generoasă
și fără impedimentul vreunui păcat
Ea s-a consacrat în totalitate, ca
sclavă a Domnului, persoanei și
lucrării Fiului ei, slujind taina
Mântuirii cu El și sub El, prin harul
Dumnezeului Atotputernic. Așadar,
pe bună dreptate, Sfinții Părinți o



consideră pe Maria, nu ca un simplu
instrument pasiv, ci ca o
colaboratoare în mântuirea
omenească prin credința și
ascultarea ei liberă” [8]. Această
cooperare se manifestă și în
maternitatea ei spirituală. Maria, Eva
cea nouă, este adevărata mamă a
oamenilor în ordinea harului,
deoarece cooperează la nașterea la
viața harului și la dezvoltarea
spirituală a credincioșilor: Maria „a
cooperat într-un mod cu totul
deosebit la opera Mântuitorului prin
credinţă, speranţă şi iubire aprinsă,
pentru a pentru a reda oamenilor
viaţa supranaturală. De aceea, ea ne
este Mamă în ordinea harului” [9]
(cf. Catehismul, 968). Maria este, de
asemenea, mijlocitoare, iar medierea
ei maternă, întotdeauna subordonată
mijlocirii lui Cristos, a început cu fiat-
ul Bunei Vestiri și dăinuie în cer,
întrucât „ridicată la cer, ea nu a
părăsit această misiune mântuitoare,
ci, prin mijlocirea ei multiformă,



continuă să ne obţină darurile
mântuirii veşnice (...) De aceea,
Fericita Fecioară este invocată în
Biserică sub titlurile de Apărătoare,
Sprijinitoare, Ajutătoare,
Mijlocitoare” [10] (cf. Catehism, 969).

Maria este tipul și modelul
Bisericii: „Fecioara Maria este
pentru Biserică modelul credinţei şi
al iubirii. Prin aceasta, ea este
«membru supraeminent şi cu totul
deosebit al Bisericii» (LG 53), şi
constituie chiar o „prefigurare” (…) a
Bisericii (LG 63) (Catehism, 967).
Sfântul Paul al VI-lea, la 21-XI-1964, a
numit-o solemn pe Maria Maica
Bisericii, pentru a sublinia explicit
rolul matern pe care Fecioara îl
exercită asupra poporului creștin 
[11].

Se înțelege, având în vedere tot ce
am expus, că evlavia Bisericii faţă de
Sfânta Fecioară face parte intrinsecă
din cultul creştin [12]. Preasfânta



Fecioară „este pe bună dreptate
cinstită de Biserică printr-un cult
deosebit. Din cele mai vechi timpuri,
Sfânta Fecioară e venerată sub titlul
de «Născătoare de Dumnezeu», sub a
cărei ocrotire credincioşii aleargă
rugându-se în toate primejdiile şi
nevoile. (...) Acest cult, (...) deşi este
cu totul aparte, diferă în mod
esenţial de cultul de adoraţie care i
se aduce Cuvântului Întrupat
deopotrivă ca şi Tatălui şi Duhului
Sfânt şi îl favorizează în cel mai înalt
grad” [13]. Cultul Sfintei Maria „își
găsește expresia în sărbătorile
liturgice dedicate Născătoarei de
Dumnezeu (cf. SC 103) și în
rugăciunea mariană, cum ar fi
Sfântul Rozariu” (Catehism, 971).

3. Figuri și profeții ale
Întrupării

Am văzut în subiectul precedent
cum, după păcatul primilor noștri
părinți, Adam și Eva, Dumnezeu nu l-



a abandonat pe om, ci l-a promis un
Mântuitor (cf. Gen 3, 15; Catehismul
410).

După păcatul originar și promisiunea
Mântuitorului, Dumnezeu Însuși ia
inițiativa din nou și a stabilit un
Legământ cu oamenii: cu Noe după
potop (cf. Gen 9-10) și mai ales cu
Abraham (cf. Gen 15-17), căruia i-a
făgăduit o mare descendență și că va
face din el un popor mare, dându-i
un nou pământ. Într-o zi, în
Abraham vor fi binecuvântate toate
neamurile. Ulterior, Alianța a fost
reînnoită cu Isaac (cf. Gen 26, 2-5) și
cu Iacob (cf. Gen 28, 12-15; 35, 9-12).
În Vechiul Testament, Legământul își
atinge expresia cea mai completă cu
Moise (cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

Un moment important în istoria
relațiilor dintre Dumnezeu și Israel a
fost profeția lui Natan (cf. 2 S 7, 7-15),
care anunță că Mesia va fi dintre
urmașii lui David și că va domni



peste toate popoarele, nu numai
peste Israel. Despre Mesia se va
spune în alte texte profetice că
nașterea lui va avea loc în Betleem
(cf. Mi 5, 1), că ar aparține
descendenței lui David (cf. Is 11,1; Jr
23, 5); că el va fi numit „Emmanuel”,
adică Dumnezeu cu noi (cf. Is 7, 14);
că va fi numit „Dumnezeu puternic,
Tată veșnic, Prinț al păcii” (Is 9, 5)
etc. Alături de aceste texte, care îl
descriu pe Mesia ca rege și
descendent al lui David, există și
altele care se referă, de asemenea în
mod profetic, la misiunea
mântuitoare a lui Mesia, numindu-l
slujitor al lui Iahve, om al durerilor,
care va asuma în trupul său
reconcilierea și pacea (cf. Ef 2, 14-18):
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53,
12). În acest context este important
textul din Dn 7, 13-14 despre Fiul
Omului, care, într-un fel misterios și
prin umilință, depășește condiția
omenească și restabilește regatul



mesianic în faza sa definitivă (cf. 
Catehism, 440).

Principalele figuri ale Mântuitorului
din Vechiul Testament sunt
nevinovatul Abel, marele preot
Melchisedec, jertfa lui Isaac, Iosif
vândut de frații săi, mielul pascal,
șarpele de aramă ridicat de Moise în
deșert și profetul Iona.

4. Numele lui Cristos

Există numeroase nume și titluri
atribuite lui Cristos de teologi și
autori spirituali de-a lungul
secolelor. Unele sunt preluate din
Vechiul Testament, altele din Noul
Testament. Unele sunt folosite sau
acceptate chiar de Isus. Altele au fost
aplicate de către Biserică de-a lungul
secolelor. Vom vedea aici cele mai
importante și comune nume.

Isus (cf. Catehism, 430-435), ceea ce
în ebraică înseamnă „Dumnezeu



mântuiește”: „La Bunavestire,
îngerul Gabriel îi dă ca nume propriu
numele de Isus, care exprimă în
acelaşi timp şi identitatea, şi
misiunea lui” (Catehism, 430), adică
El este Fiul lui Dumnezeu făcut omul,
pentru a-și salva „poporul său de
păcatele lui” (Mt 1, 21). Numele lui
Isus „înseamnă că numele lui
Dumnezeu însuşi este prezent în
persoana Fiului său (cf. Fap 5, 41; 3
In 7) făcut om pentru răscumpărarea
universală şi definitivă din păcate.
Este numele divin care singur aduce
mântuirea (cf. In 3, 18; Fap 2, 21) şi,
de acum înainte, poate fi invocat de
toţi, pentru că, prin Întrupare, s-a
unit cu toţi oamenii” (Catehism, 432).
Numele lui Isus este în centrul
rugăciunii creștine (cf. Catehism,
435).

Cristos (cf. Catehism, 436-440), care
provine din traducerea greacă a
termenului ebraic „Mesia” și care
înseamnă „uns”. Devine numele



potrivit pentru Isus, „pentru că El
îndeplinește perfect misiunea divină
pe care o semnifică acest cuvânt. În
Israel erau unşi în numele lui
Dumnezeu cei care îi erau consacraţi
pentru o misiune ce venea de la
El” (Catehism, 436). „Era cazul
regilor, al preoţilor şi, rareori, al
profeţilor. Trebuia să fie, prin
excelenţă, cazul lui Mesia, pe care
Dumnezeu îl va trimite pentru a
instaura definitiv Împărăţia sa (…).
Isus a împlinit speranţa mesianică a
lui Israel în tripla sa funcţie de preot,
profet şi rege” (cf. ibid.). „Isus a
acceptat titlul de Mesia la care avea
dreptul (cf. In 4, 25-26; 11, 27), dar nu
fără rezerve, pentru că acesta era
înţeles de o parte dintre
contemporanii săi într-o concepţie
prea omenească (cf. Mt 22, 41-46),
esenţialmente politică (cf. In 6, 15; Lc
24, 21)” (Catehism, 439).

Isus Cristos esteUnul-născut al lui
Dumnezeu, singurul Fiu al lui



Dumnezeu (cf. Catehism, 441-445).
Filiația lui Isus din Tatăl său nu este
o filiație adoptivă, ca a noastră, ci
filiația divină naturală, adică „relaţia
unică şi veşnică a lui Isus Cristos cu
Dumnezeu, Tatăl său: El este Fiul
unul-născut al Tatălui (cf. In 1, 14, 18;
3, 16, 18) și El însuși este Dumnezeu
(cf. In 1, 1). Pentru a fi creştin,
trebuie să crezi că Isus Cristos este
Fiul lui Dumnezeu (cf. Fap 8, 37; 1 In
2, 23)” (Catehism, 454). „Evangheliile
vorbesc în două momente solemne,
Botezul şi Schimbarea la faţă a lui
Cristos, despre glasul Tatălui care Îl
desemnează ca «Fiul său
preaiubit» (Mt 3, 17; 17, 5). Isus se
numeşte pe sine «Fiul unul-născut al
lui Dumnezeu» (In 3, 16) şi îşi afirmă
prin acest titlu preexistenţa
veşnică” (Catehism, 444).

Domnul (cf. Catehism, 446-451): „în
traducerea grecească a cărţilor
Vechiului Testament, numele inefabil
sub care Dumnezeu s-a revelat lui



Moise (cf. Ex 3, 14), YHWH, este redat
prin Kyrios («Domn»). De atunci,
Domnul devine numele cel mai
obişnuit pentru a desemna însăşi
divinitatea Dumnezeului lui Israel.
Noul Testament foloseşte în acest
sens forte titlul de «Domnul» pentru
Tatăl, dar – şi aceasta este noutatea –
şi pentru Isus, recunoscut astfel şi El
ca Dumnezeu (cf. 1 Cor 2,
8)” (Catehism, 446). „Atribuindu-i lui
Isus titlul divin de Domn, primele
mărturisiri de credinţă ale Bisericii
afirmă, încă de la început (cf. Fap 2,
34-36), că puterea, cinstea şi mărirea
datorate lui Dumnezeu Tatăl i se
cuvin şi lui Isus (cf. Rm 9, 5; Tit 2, 13;
Ap 5, 13), pentru că El este „din fire
Dumnezeu” (Fil 2, 6) şi că Tatăl a
arătat această suveranitate a lui Isus
înviindu-l din morţi şi înălţându-l în
slava sa (cf. Rm 10, 9; 1 Co 12, 3; Fil 2,
11)” (Catehism, 449). Rugăciunea
creștină, liturgică sau personală, este
marcată de titlul „Domnul” (cf. 
Catehism, 451).



5. Cristos este singurul
Mijlocitor perfect între
Dumnezeu și oameni. Este
Învățător, preot și rege

„ Isus Cristos este Dumnezeu
adevărat şi om adevărat în unitatea
Persoanei sale divine; de aceea, este 
unicul Mijlocitor între Dumnezeu şi
oameni” (Catehism, 480). Cea mai
profundă expresie a Noului
Testament cu privire la mijlocirea lui
Cristos se găsește în prima scrisoare
către Timotei: „Căci unul este
Dumnezeu şi unul singur este
mijlocitor între Dumnezeu şi oameni:
omul Cristos Isus care s-a dat pe sine
însuşi ca preţ de răscumpărare
pentru toţi” (1 Tm 2, 5). Atât
persoana cât și acțiunea
Mijlocitorului sunt prezentate aici.
Iar în scrisoarea către Evrei, Cristos
este prezentat ca mijlocitor al unui
nou legământ (cf. Evr 8, 6; 9, 15; 12,
24). Isus Cristos este mijlocitor,



pentru că este Dumnezeu desăvârșit
și om desăvârșit, dar este mijlocitor
în/și prin natura sa omenească.
Aceste texte ale Noului Testament îl
prezintă pe Cristos ca profet și
revelator, ca mare preot și ca Domn
al întregii creații. Acestea nu sunt
trei ministere diferite, ci trei aspecte
diferite ale rolului salvific al
singurului mediator.

Cristos este profetul anunțat în
Deuteronom (18, 18). Poporul l-a
privit pe Isus ca profet (vezi Mt 16,
14; Mc 6, 14-16; Lc 24, 19). Începutul
scrisorii către Evrei este
paradigmatic în această privință. Dar
Cristos este mai mult decât un profet:
El este Învățătorul, adică cel care
învață cu propria autoritate, cu o
autoritate necunoscută până atunci,
care i-a surprins pe cei care l-au
ascultat. Caracterul suprem al
învățăturilor lui Isus se bazează pe
faptul că el este Dumnezeu și om.
Isus nu numai că învață adevărul,



dar El este Adevărul făcut vizibil în
trup. Cristos, Cuvântul etern al
Tatălui, „este Cuvântul unic,
desăvârşit şi definitiv al Tatălui. În El
Tatăl spune totul şi nu va mai exista
alt cuvânt decât acesta” (Catehism,
65). Învățătura lui Cristos este
definitivă, de asemenea, în sensul că,
odată cu ea, Revelația lui Dumnezeu
pentru oameni din istorie a avut
ultima sa împlinire.

Cristos este preot. Mijlocirea lui Isus
Cristos este o mediere preoțească. În
scrisoarea către Evrei, care are ca
temă principală preoția lui Cristos, El
este prezentat ca Înalt Preot al
Noului Legământ, „singurul «Mare
Preot, după rânduiala lui
Melchisedec» (Evr 5, 10; 6, 20) ,
«sfânt, nevinovat, nepătat» (Evr 7,
26), care, «printr-o singură jertfă»,
adică prin jertfa unică a Crucii sale,
«i-a dus pentru totdeauna la
desăvârşire pe cei care se
sfinţesc» (Evr 10, 14)” (Catehism,



1544). Așa cum jertfa lui Cristos –
moartea lui pe cruce – este unică din
cauza unității care există între preot
și victimă – de o valoare infinită – la
fel și preoția sa este unică. El este
singura victimă și singurul preot.
Jertfele Vechiului Testament au fost o
prefigurare a lui Cristos și au primit
valoarea tocmai prin orientarea lor
spre cea a lui Cristos. Preoția lui
Cristos, preoția veșnică, este
împărtășită de preoția ministerială și
de preoția credincioșilor, care nici nu
se adaugă, nici nu succedă la cea a
lui Cristos (cf. Catehism, 1544-1547).

Cristos este rege. Are această calitate
nu numai ca Dumnezeu, ci și ca om.
Suveranitatea lui Cristos este un
aspect fundamental al medierii sale
salvatoare. Cristos mântuie pentru că
are puterea eficientă pentru aceasta.
Credința Bisericii afirmă regalitatea
lui Cristos și mărturisește în Crez că
„împărăția lui nu va avea sfârșit”,
repetând astfel ceea ce arhanghelul



Gabriel a spus Mariei (cf. Lc 1, 32-33).
Demnitatea regală a lui Cristos a fost
deja anunțată în Vechiul Testament
(cf. Ps 2, 6; Is 7, 6; 11. 1-9; Dn 7, 14).
Totuși, Cristos nu a vorbit prea mult
despre regalitatea sa, căci în rândul
evreilor din vremea sa era
răspândită o concepție materială și
pământească a Împărăției mesianice.
El a recunoscut-o într-un moment
deosebit de solemn, când a răspuns
la o întrebare de la Pilat: „Da, tu spui.
Eu sunt rege” (In 18, 37). Regalitatea
lui Cristos nu este metaforică, este
reală și include puterea de a legifera
și de a judeca. Este o regalitate care
se bazează pe faptul că El este
Cuvântul întrupat și
Răscumpărătorul nostru [14].
Împărăția Sa este spirituală și eternă.
Este o împărăție a sfințeniei și a
dreptății, a iubirii, a adevărului și a
păcii [15]. Cristos îşi exercită
regalitatea atrăgându-i la sine pe toţi
oamenii prin moartea şi Învierea sa
(cf. In 12, 32). „Cristos, Regele şi



Domnul Universului, s-a făcut
slujitorul tuturor, «deoarece nu a
venit ca să fie slujit, ci ca să slujească
şi să-şi dea viaţa ca răscumpărare
pentru mulţi» (Mt 20, 28)” (Catehism,
786).

Toți credincioșii „participă la aceste
trei funcţii ale lui Cristos şi poartă
responsabilităţile misiunii şi slujirii
care decurg din ele” (Catehism, 783).

6. Întreaga viață a lui Cristos
este mântuitoare

Cu privire la viaţa lui Cristos,
„simbolul credinţei nu vorbeşte decât
despre misterele Întrupării
(zămislirea şi naşterea) şi despre
Paşte (patimă, răstignire, moarte,
înmormântare, coborâre în iad,
înviere, înălţare). El nu spune nimic
explicit despre misterele vieţii
ascunse şi ale vieţii publice a lui Isus,
însă articolele de credinţă privind
Întruparea şi Paştele lui Isus



luminează toată viaţa pământească a
lui Cristos” (Catehism, 512).

Întreaga viață a lui Cristos este
răscumpărătoare și orice act uman al
său are o valoare transcendentă
pentru mântuire. Chiar și în cele mai
simple și aparent neînsemnate acte
ale lui Isus există o exercitare
eficientă a medierii sale între
Dumnezeu și oameni, deoarece
acestea sunt întotdeauna acțiuni ale
Cuvântului Întrupat. Această
doctrină a fost înțeleasă cu o
profunzime deosebită de Sfântul
Josemaría, care a învățat cum se pot
transforma toate căile pământești în
căi divine de sfințire: „a sosit
plinătatea timpurilor și, pentru a
îndeplini misiunea respectivă (…), un
Prunc se naște în Betleem. El este
Mântuitorul lumii; dar, înainte de a
vorbi, iubește cu faptele. Nu aduce
nicio formulă magică, pentru că știe
că mântuirea pe care o oferă trebuie
să treacă prin inima omului. Primele



sale acțiuni sunt râsul, plânsul de
copil, somnul neputincios al unui
Dumnezeu întrupat: ca să ne
îndrăgostim de El, ca să știm să-L
primim în brațele noastre” [16].

Anii vieții ascunse a lui Cristos nu
sunt o simplă pregătire pentru
slujirea sa publică, ci fapte autentice
de răscumpărare, orientate spre
desăvârșirea Tainei pascale. De o
mare relevanță teologică este faptul
că Isus a împărtășit pentru cea mai
mare parte a vieții sale condiția
marii majorități a bărbaților: viața
de zi cu zi a familiei și a muncii în
Nazaret. Nazaret este astfel o lecție
pentru viața de familie, o lecție de
muncă [17]. Cristos realizează
răscumpărarea noastră și în cei mulți
ani de muncă din viața sa ascunsă,
dând astfel tot sensul său divin
pentru istoria mântuirii lucrării
zilnice a creștinului și a milioanelor
de oameni de bună voie: „Isus,
crescând și trăind ca unul dintre noi,



ne dezvăluie că existența umană,
munca obișnuită și normală, are un
sens divin” [18].

JOSÉ ANTONIO RIESTRA

Bibliografie de bază

- Catehismul Bisericii Catolice,
484-570, 720-726 și 963-975.

- Benedict XVI-Joseph Ratzinger, Isus
din Nazaret, RAO, București, 2010,
(Introducere și cap. 10).

Lectură recomandată

- J.L. Bastero de Eleizalde, María,
Madre del Redentor, ediția a II-a,
Eunsa, Pamplona 2004.

- M. Ponce Cuéllar, María, Madre del
redentor y Madre de la Iglesia, a 2-a
ed., Herder, Barcelona 2001.

- F. Ocáriz - L.F. Mateo Seco - J.A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, a 3-a
ed., EUNSA, Pamplona 2004.



NOTE

[1]Sfântul Augustin, De Trinitate, 2, 5,
9; cfr. Conciliul Lateran IV: DS 801.

[2]Sf. Ioan Paul al II-lea, Enc. 
Redemptoris Mater, 25- III-1987, 8;
cfr. Pius IX, Bula Ineffabilis Deus; Pius
XII, Bula Munificentissimus Deus, AAS
42 (1950) 9768; Sf. Paul al VI-lea, Exh.
Ap. Marialis cultus, 25; CIC, 488.

[3] Sfântul Leon cel Mare, Ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.

[4] Sfântul Vasile, In Christi
generationem, 5.

[5] Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 59; cfr. proclamarea dogmei
Ridicării Maicii Domnului în cer, de
către Papa Pius al XII-lea în 1950: DS
3903.

[6] Cf. Pius XII, Enc. Ad coeli reginam,
10-11-1954: AAS 46 (1954) 625-640.



[7]Cfr. AAS 46 (1954) 662-666.

[8]Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 56.

[9]Ibidem, 61.

[10]Ibidem, 62.

[11]Cf. AAS 56 (1964) 1015-1016.

[12]Cf. Sf. Paul al VI-lea, Exh. 
Marialis cultus, 56.

[13]Conciliul Vatican II, Const. Lumen
Gentium, 66.

[14]Cf. Pius XI, Enc. Quas prima, 11-
XI-1925, AS 17 (195) 599.

[15]Cf. Liturghierul Roman, Prefață
la Liturghia lui Isus Cristos, Regele
Universului.

[16]Sfântul Josemaría, Este Cristos
care trece, 36.



[17]Cf. Sf. Paul al VI-lea, Cuvântare la
Nazaret, 5-I-1964: Insegnamenti di
Paolo VI, 2 (1964) 25.

[18]Sfântul Josemaría, Este Cristos
care trece, 14.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-9-a-intruparea/ (22.01.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-intruparea/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-9-a-intruparea/

	Tema a 09-a: Întruparea
	1. Lucrarea Întrupării
	2. Fecioara Maria, Maica Domnului
	3. Figuri și profeții ale Întrupării
	4. Numele lui Cristos
	5. Cristos este singurul Mijlocitor perfect între Dumnezeu și oameni. Este Învățător, preot și rege
	6. Întreaga viață a lui Cristos este mântuitoare


