
opusdei.org

Tema a 8-a:
Stăpânirea omului
asupra creației.
Munca. Ecologia

Dumnezeu îi acordă omului
stăpânirea asupra lumii și îi
poruncește să și-o exercite.
Protecția mediului este o
obligație morală care revine
fiecărui individ și întregii
umanități. Ecologia este unul
dintre domeniile în care
dialogul dintre creștini și
adepții altor religii este deosebit
de important pentru a stabili o
cooperare.



06.07.2024

Cuprins

1. Dumnezeu îi dă omului
capacitatea de a stăpâni creația
materială

2. Imaginea lui Dumnezeu în om,
baza stăpânirii

3. Munca în planul lui Dumnezeu

4. Ecologie. Stăpânirea omului și
valoarea naturii

Bibliografie

1. Dumnezeu îi dă omului
capacitatea de a stăpâni creația
materială



Conform relatării din Geneza,
Dumnezeu creează bărbatul și
femeia și îi cheamă să participe la
realizarea planului său de creație.
Această chemare se manifestă prin
faptul că Dumnezeu îi acordă omului
stăpânirea asupra lumii și îi
poruncește să o exercite.

Acordarea acestei misiuni este
exprimată în special în trei texte din
Geneză:

„Dumnezeu a zis: «Să facem pe om
după chipul nostru, după
asemănarea noastră. Să stăpânească
peste peștii mării, peste păsările
cerului, peste vite, peste toate
animalele sălbatice și peste orice
târâtoare care se târăște pe
pământ»” (Gen 1,26).

„Și Dumnezeu i-a binecuvântat și le-a
zis: «Creșteți și vă înmulțiți și umpleți
pământul și supuneți-l; stăpâniți
peste peștii mării, peste păsările



cerului și peste toate târâtoarele care
se târăsc pe pământ»” (Gen 1,28).

„Domnul Dumnezeu a luat pe om și l-
a așezat în grădina Edenului ca să o
lucreze și să o păzească” (Gen 2,15).

Dumnezeu îi acordă omului puterea
de a participa în mod inteligent și
liber la desăvârșirea armoniei
creației pentru binele său și al
semenilor săi [1]: îi face pe aceștia
colaboratori ai săi.

Planul divin inițial a fost ca omul,
trăind în armonie cu Dumnezeu, cu
ceilalți și cu lumea [2], să orienteze nu
numai persoana sa, ci și întregul
univers către Creator, astfel încât
creația să dea slavă lui Dumnezeu
prin om [3].

„Creația este făcută în vederea 
Sabatului și, prin urmare, a cultului
și adorării lui Dumnezeu. Adorația
este înscrisă în ordinea creației (cf.
Gen 1,14)” [4].



Stăpânirea, care se extinde la
întreaga lume vizibilă, la toate
resursele pe care le conține
pământul și pe care omul le poate
descoperi prin activitatea sa [5], este
dată tuturor oamenilor și
popoarelor. De aici se pot trage
următoarele consecințe:

a) Proprietatea absolută a
pământului aparține lui Dumnezeu:
„Al Domnului este pământul și tot ce-
l umple, pământul și toți locuitorii
lui” (Ps 24,1) [6]. Omul trebuie să se
considere pe sine însuși doar ca
administrator al unui bun.

b) Natura nu este ceva care nu are un
proprietar, ci este patrimoniul
omului. Prin urmare, utilizarea ei
trebuie să fie în beneficiul tuturor [7].

c) Omul „trebuie să considere
lucrurile exterioare pe care le posedă
de drept, nu numai ca fiind ale sale,
ci și ca fiind comune, în sensul că ele



trebuie să aducă folos nu numai lui,
ci și celorlalți” [8].

2. Imaginea lui Dumnezeu în om,
baza stăpânirii

Omul, în dimensiunea sa corporală,
are o anumită afinitate cu celelalte
creaturi. Dar, în dimensiunea sa
spirituală, el are o adevărată
asemănare cu Dumnezeu, pentru că
este creat după chipul și asemănarea
Sa și i s-a promis nemurirea.

Imaginea lui Dumnezeu în om este
fundamentul puterii sale asupra
creației: 

„Omul este chipul lui Dumnezeu,
printre alte motive, datorită
mandatului primit de la Creatorul
său de a supune și de a domina
pământul. În îndeplinirea acestui
mandat, omul, fiecare ființă umană,
reflectă însăși acțiunea Creatorului
universului” [9].



Calitatea de a fi imagine a lui
Dumnezeu îi indică omului și 
modalitatea de a-și exercita
stăpânirea: el trebuie să subordoneze
posesia, stăpânirea și folosirea
lucrurilor asemănării divine și
vocației sale la nemurire [10].

„Sarcina este de a «domina» celelalte
creaturi, de a «cultiva grădina»; dar
aceasta trebuie să se facă în cadrul
ascultării de legea divină și, în
consecință, în respectul față de
imaginea primită, temelia clară a
puterii de stăpânire, acordată pentru
a o desăvârși” [11].

Ca imagine a lui Dumnezeu, omul
participă la Înțelepciunea și
Suveranitatea Sa asupra lumii [12]. Și
tocmai de aceea, el trebuie să se
adreseze pământului cu aceeași
atitudine ca și Creatorul, care nu este
doar Omnipotență, ci și Providență
iubitoare. În consecință, omul
trebuie să acționeze pe pământ „cu



sfințenie și dreptate (...) cu
corectitudine” (Înțelepciunea 9, 3), cu
înțelepciune și iubire [13], „ca un
«stăpân» și «custode» inteligent și
nobil, și nu ca un «exploatator»
neînfrânat” [14]. În acest fel, prin
intermediul omului, providența lui
Dumnezeu asupra lumii devine
vizibilă și eficientă.

Omul primește misiunea asupra
lumii pentru a o desăvârși, nu pentru
a o distruge; pentru a o transforma
nu în haos, „ci într-o locuință
frumoasă în care totul este respectat”
[15]. Această capacitate a omului nu
este o putere absolută, care aparține
doar lui Dumnezeu, și cu atât mai
puțin o putere despotică, de a „folosi
și abuza” sau de a dispune de lucruri
după bunul plac [16].

„Este adevărat că omul a primit de la
Dumnezeu însuși sarcina de a
«domina» lucrurile create și de a
«cultiva grădina» lumii; dar aceasta



este o sarcină pe care omul trebuie
să o îndeplinească cu respect față de
imaginea divină primită și, prin
urmare, cu inteligență și cu iubire: el
trebuie să se simtă responsabil
pentru darurile pe care Dumnezeu i
le-a dat și i le dăruiește continuu” [17].

Funcția asupra lumii își găsește o
expresie adecvată în conceptul de 
administrație [18]. Omul primește
darul naturii vizibile pentru a-l
administra în vederea propriei
perfecțiuni și a perfecțiunii
semenilor săi [19].

3. Munca în planul lui Dumnezeu

Porunca asupra lumii, de a cultiva și
de a îngriji pământul, se realizează
prin muncă. Munca nu este impusă
omului, prin urmare, ca o consecință
a păcatului originar, ci face parte din
planul lui Dumnezeu de la început:

„De la începutul creației sale, omul –
nu inventez acest lucru – a trebuit să



muncească. Este suficient să
deschidem Sfânta Biblie la primele
pagini și acolo citim că – înainte ca
păcatul să intre în umanitate și, cu el,
ca o consecință a acestei infracțiuni,
moartea, greutățile și nenorocirile
(cf. Rom 5,12) – Dumnezeu l-a format
pe Adam din lutul pământului și a
creat pentru el și pentru urmașii săi
această lume frumoasă, ut operaretur
et custodiret illum (Gen 2,15), pentru
ca el să o lucreze și să o păzească.

„Trebuie să fim convinși, așadar, că
munca este o realitate minunată,
care ni se impune ca o lege
inexorabilă, la care suntem cu toții,
într-un fel sau altul, supuși, chiar
dacă unii încearcă să se scutească de
ea. Învățați bine acest lucru: această
obligație nu a apărut ca o urmare a
păcatului originar și nici nu este o
constatare a timpurilor moderne. Ea
este un mijloc necesar pe care
Dumnezeu ni-l încredințează aici pe
pământ, prelungindu-ne zilele și



făcându-ne părtași la puterea sa
creatoare, pentru ca noi să ne
câștigăm traiul și în același timp să
culegem roade pentru viața veșnică
(In 4,36): omul s-a născut pentru a
munci, așa cum păsările se nasc
pentru a zbura (Jb 5,7)” [20].

Atunci când omul, „prin munca
mâinilor sale sau cu ajutorul
mijloacelor tehnice, cultivă pământul
pentru ca acesta să dea roade și să
devină o locuință demnă de întreaga
familie umană [21], în același timp
asigurându-și propria hrană și cea a
familiei sale, el aduce un serviciu
societății; el colaborează în mod
personal cu Dumnezeu pentru ca
lucrarea sa să se dezvolte și să se
desăvârșească, pentru ca planurile
Sale în istorie să se împlinească, și
astfel se desăvârșește și pe sine
însuși [22].

Dimensiunea socială a persoanei
înseamnă că suntem în mod necesar



interconectați și, prin urmare, avem
nevoie unii de alții. Într-un anumit
sens, această realitate este o expresie
a faptului de a fi chipul lui
Dumnezeu, o comunitate de
persoane care împărtășesc binele
suprem. În mod similar, prin muncă
și slujire, omul face prezentă grija lui
Dumnezeu pentru fiecare persoană
și, de asemenea, primește grija lui
Dumnezeu prin munca și slujirea
celorlalți.

4. Ecologie. Stăpânirea omului și
valoarea naturii

Termenul „ecologie” (din grecescul 
oikía: casă) se aplică mai ales relației
omului cu natura.

În ultimele decenii, învățăturile
Bisericii cu privire la chestiunea
ecologică au fost abundente [23]. Fără
a intra în soluții concrete, care nu
sunt de competența ei, ea oferă
orientări importante, care constituie



un ghid indispensabil pentru relația
persoanei cu lumea.

Natura în slujba persoanei umane

Natura are o valoare obiectivă, dar
nu o valoare absolută. Darul
pământului a fost dat omului pentru
ca acesta să fie în slujba omului și,
împreună cu el, să-l glorifice pe
Dumnezeu.

În acest fel, natura participă la
vocația de slujire pe care o are și
omul [24].

„Orice formă de viață trebuie
respectată, îngrijită și iubită cu
adevărat ca o creație a aceluiași
Domn Dumnezeu care a creat tot
ceea ce este "bun". Dar tocmai
valoarea deosebită a vieții umane ne
îndeamnă, ba chiar ne obligă, să
examinăm cu atenție modul în care
folosim celelalte specii create [25].



Prin urmare, pentru a proteja natura,
„problema decisivă — spune Benedict
al XVI-lea —, este capacitatea morală
generală a societății. Dacă nu este
respectat dreptul la viață și la moarte
naturală, dacă concepția, gestația și
nașterea omului devin artificiale,
dacă embrionii umani sunt
sacrificați pentru cercetare,
conștiința comună sfârșește prin a
pierde conceptul de ecologie umană
și prin urmare de ecologie
ambientală. Este o contradicție să
ceri noilor generații să respecte
mediul natural când educația și legile
nu le ajută să se respecte pe ele
însele” [26].

Viața altor ființe are, de asemenea, o
mare valoare, dar nu este o valoare
opusă celei a persoanei umane;
dimpotrivă, valoarea vieții
animalelor și a plantelor dobândește
întregul său sens dacă este pusă în
raport cu viața persoanei umane.
Francisc atrage atenția asupra



incoerenței evidente de a opune cele
două valori:

„Uneori se observă o obsesie de a
nega orice preeminență persoanei
umane și se duce o luptă pentru alte
specii pe care nu le dezvoltăm pentru
a apăra o demnitate egală între
ființele umane” [27]. „Sentimentul de
uniune intimă cu celelalte ființe ale
naturii nu poate fi real dacă în
același timp în inimă nu există
tandrețe, compasiune și preocupare
pentru ființele umane” [28].

Respectul pentru natură

„Intervenția umană nu este 
creatoare; ea se întâlnește deja cu o
natură materială care, ca și ea însăși,
își are originea în Dumnezeu
Creatorul și al cărei păstrător nobil și
înțelept a fost constituit omul” [29].

Natura nu este opera omului, ci a lui
Dumnezeu; valoarea ei nu este cea pe
care omul vrea să i-o dea, devenind



măsura ei; ea este în slujba lui, dar
nu în slujba capriciilor sale, ci în
slujba desăvârșirii sale ca persoană;
ea are o fizionomie și un destin
proprii, date în prealabil de
Dumnezeu [30].

Acest lucru implică faptul că
acțiunea omului în lume „nu trebuie
să se folosească de natură împotriva
binelui său, a binelui aproapelui său
și a binelui generațiilor viitoare. Prin
urmare, există o dimensiune morală
a conceptului și a practicii de
dezvoltare care trebuie respectată în
fiecare caz” [31].

Așadar, legea care ar trebui să
guverneze relația omului cu lumea
nu este legea utilității, legea rațiunii,
care este stabilită exclusiv în scopuri
economice, considerând natura doar
ca un material disponibil.

Necesitatea convertirii și a grijii față
de natură



Educația pentru responsabilitatea
ecologică, adică responsabilitatea
față de sine, față de ceilalți și față de
mediul înconjurător, trebuie deci să
aibă ca prim obiectiv convertirea, 
schimbarea interioară a persoanei [32].

Papa Francisc regretă faptul că „unii
creștini angajați și evlavioși, sub
pretextul realismului și
pragmatismului, își bat joc adesea de
preocupările legate de mediu. Alții
sunt pasivi, nu doresc să-și schimbe
obiceiurile și devin incoerenți. Ei au
nevoie de o convertire ecologică,
ceea ce presupune să lase să apară
toate consecințele întâlnirii lor cu
Isus Cristos în relațiile lor cu lumea
din jur. Trăirea vocației de a fi
ocrotitori ai operei lui Dumnezeu
este o parte esențială a unei existențe
virtuoase, nu un aspect opțional sau
secundar al experienței creștine [33].

Aceasta presupune un nou mod de a
acționa în relația cu ceilalți și cu



natura, depășind atitudinile și
stilurile de viață conduse de egoism,
care sunt cauza epuizării resurselor
naturale [34]. Protecția mediului va fi
considerată efectiv ca o obligație
morală care revine fiecărui individ și
întregii umanități. Ea nu va fi văzută
doar ca o chestiune de interes
personal pentru natură, ci și ca o
responsabilitate a fiecărui individ
pentru binele comun și pentru
planurile lui Dumnezeu [35].

Obligația de a contribui la
purificarea mediului îi privește pe
toți oamenii. „Cu atât mai mult, cei
care cred în Dumnezeu Creatorul și,
prin urmare, sunt convinși că în
lume există o ordine bine definită și
cu un scop precis, ar trebui să se
simtă chemați să se intereseze de
această problemă. Creștinii, în
special, descoperă că rolul lor în
creație, precum și îndatoririle lor
față de natură și față de Creator, fac
parte din credința lor” [36].



În domeniul concret al relațiilor
omului cu lumea, creștinii au, de
asemenea, un rol de jucat în
răspândirea valorilor morale și în
contribuția la educarea conștiinței
ecologice [37].

Tocmai datorită caracterului său
global, ecologia este unul dintre
domeniile în care dialogul creștinilor
cu credincioșii altor religii este
deosebit de important pentru a
stabili o colaborare [38].

Bibliografie de bază

- Conciliul Vatican II, Lumen
Gentium, 21-XI-1964, nn. 36, 41 și 48;
Gaudium et spes, 7-XII-1965, nn. 34,
36, 37, 57 și 69.

- Catehismul Bisericii Catolice, nn.
279-314; 337-349; 2415-2418.

- Consiliul Pontifical pentru Justiție și
Pace, Compendiu de doctrină socială
a Bisericii, Vatican, 2005, nn. 451-487.



Bibliografie recomandată

- Francisc, Laudato si', 24 mai 2015.

- Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, 29-VI-2009.

- Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Centesimus annus, 30-XII-1991, nn.
37, 38, 40 și 52; Sollicitudo rei
sociales, 30-XII-1987, nn. 26, 29, 30,
30, 34 și 48; Redemptor hominis, 4-
III.-1979, nn. 8, 15 și 16; Mesaj pentru
Ziua mondială a păcii din 1990, 8-
XII-1989.

- St. Josemaría Escrivá, Lucrarea lui
Dumnezeu, în Prietenii lui
Dumnezeu, nn. 55-72, Presa Bună,
Iași, 2015.

- Tomás Trigo, Cuidar la Creación.
Estudios sobre la encíclica «Laudato
si’», Eunsa, Pamplona 2016.



[1] Cf. Catehismul Bisericii Catolice,
nr. 307.

[2] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Audiența generală din 17 ianuarie
2001, nr. 1.

[3] Cf. Gaudium et Spes, n. 34.
„Creația... este chemată să se unească
cu omul pentru a-l glorifica pe
Dumnezeu (cf. Ps 148 și 96)” (Sfântul
Ioan Paul al II-lea, Mesaj 8-XII-1989,
nr. 16). Slava pe care natura o aduce
Creatorului este exprimată într-un
mod admirabil în Cântarea celor trei
tineri (Dn 3,52-90).

[4] Catehismul Bisericii Catolice, nr.
347.

[5] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Evangelium Vitae, 25-III-1995, nr. 42.

[6] Vezi și Ios 22,19; Os 9,3; Ps 85,2; Ier
16,18; Ezechiel 36,5.



[7] Cf. Sfântul Paul al VI-lea, Mesajul 1-
VI-1972.

[8] Gaudium et Spes, nr. 69. Cf.
Catehismul Bisericii Catolice, nn.
2402-2404: „Mediul înconjurător este
un bun colectiv, patrimoniu al
întregii umanități și responsabilitate
a tuturor. Cine își însușește ceva nu
are decât să administreze acel ceva
pentru binele tuturor. Dacă nu facem
acest lucru, purtăm pe conștiința
noastră povara de a nega existența
celorlalți” (Francisc, Laudato si', 24
mai 2015, nr. 95).

[9] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Laborem
exercens, 14-IX-1981, nr. 4.

[10] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Sollicitudo rei socialis, 30-XII-1987,
nr. 29.

[11] Sollicitudo rei socialis, nr. 30.

[12] Cf. Evangelium vitae, nr. 42.



[13] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Mesaj 8-XII-1989, nr. 3.

[14] Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Redemptor hominis, 4-III-1979, nr. 15.

[15] Sfântul Paul al VI-lea, Mesaj 1-
VI-1972.

[16] Cf. Sollicitudo rei socialis, nr. 34;
Catehismul Bisericii Catolice, nr.
2415.

[17] Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Christifideles laici, 30 octombrie 1988,
nr. 43.

[18] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Audiența generală din 17 ianuarie
2001, nn. 1-2.

[19] Cf. Sollicitudo rei socialis, nr. 30;
LS, nr. 68.

[20] Sfântul Josemaría Escrivá, 
Prietenii lui Dumnezeu, Rialp, Madrid
2002, n. 57; cf. Gaudium et Spes, nr.
34.



[21] Gaudium et Spes, nr. 57.

[22] Cf. Gaudium et Spes, nn. 34 și 57.

[23] În continuitate cu învățăturile lui
Paul al VI-lea, Ioan Paul al II-lea și
Benedict al XVI-lea, enciclica lui
Francisc, Laudato si', deja amintită,
se remarcă prin marea sa
repercusiune – nu doar în sfera
catolică – care a trezit în întreaga
lume inițiative interesante în
favoarea îngrijirii persoanei umane
și a mediului.

[24] „Interdependența creaturilor este
voită de Dumnezeu.... Ele nu există
decât în dependență unele de altele,
pentru a se completa și a se servi
reciproc” (Catehismul Bisericii
Catolice, nr. 340).

[25] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Alocuțiunea din 18 mai 1990, nr. 3.
Cf. și Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Declarația de la Veneția, 10 iunie
2002, care afirmă că „respectul



pentru creație derivă din respectul
pentru viața și demnitatea umană”.

[26] Benedict al XVI-lea, Caritas in
veritate, 29-VI-2009, nr. 51.

[27] Laudato si', nr. 90.

[28] Laudato si', nr. 91.

[29] Congregația pentru Doctrina
Credinței, Instrucțiunea Libertatis
conscientia, 22-III-1986, nr. 34.

[30] Cf. Sollicitudo rei socialis, n. 34;
Sfântul Ioan Paul al II-lea, Mesaj 8-
XII-1989; Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Centesimus annus, 1-V-1991, nr. 37.

[31] Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Alocuțiune 18 mai 1990, nr. 4.
Rădăcina reacției morale față de
impactul acțiunilor noastre asupra
celorlalți și asupra mediului este,
spune Francisc, "atitudinea
fundamentală de transcendență de
sine, de rupere de conștiința izolată



și de autoreferențialitate" (Laudato
si', nr. 208).

[32] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Mesaj, 8
decembrie 1989, nr. 13.

[33] Laudato si', nr. 217.

[34] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, 
Ecclesia in America, 22.1.1999, nr. 25.

[35] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea,
Alocuțiunea din 18 mai 1990, nr. 4.
Există numeroase apeluri ale
Magisteriului la responsabilitatea
morală a omului în ceea ce privește
ecologia: cf. printre altele, 
Centesimus annus, nr. 40; Evangelium
vitae, nr. 42; Sfântul Ioan Paul al II-
lea, Ecclesia in America, nr. 25;
Alocuțiunea din 18 august 1985, nr. 2;
Mesajul din 8 decembrie 1989, nr. 15.

[36] Sfântul Ioan Paul al II-lea, Mesaj 8-
XII-1989, nr. 15: citat în Laudato si',
nr. 64.



[37] Declarația de la Veneția.

[38] Cf. Sfântul Ioan Paul al II-lea, Fides
et ratio, 14-9-1998, nr. 104; Sfântul
Ioan Paul al II-lea, Mesaj 8-XII-1989,
nr. 15; Laudato si', nr. 7.

pdf | document generat automat din 
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-

a-8-a-stapanirea-omului-asupra-
creatiei-munca-ecologia/ (08.02.2026)

https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-8-a-stapanirea-omului-asupra-creatiei-munca-ecologia/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-8-a-stapanirea-omului-asupra-creatiei-munca-ecologia/
https://opusdei.org/ro-ro/article/tema-a-8-a-stapanirea-omului-asupra-creatiei-munca-ecologia/

	Tema a 8-a: Stăpânirea omului asupra creației. Munca. Ecologia
	Cuprins


